

# بُنْوَهَاشْمٌ اور بُنْواؤ میہ

کے معاشرتی تعلقات

***www.KitaboSunnat.com***

پروفیسر ڈاکٹر محمد پیغمبر مظہر صدیقی



## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب .....  
.....

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload)



کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔



### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا مگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔



«اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلخیق دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں»

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔



[kitabosunnat@gmail.com](mailto:kitabosunnat@gmail.com)

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

بنوہاشم اور بنوامیہ

کے

معاشرتی تعلقات

محمد یسین مظہر صدیقی

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

مکتبہ قلب العاجز

جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب

بنوہا شم اور بنوامیہ کے  
معاشرتی تعلقات

مصنف

ڈاکٹر محمد یسین مظہر صدیقی

اهتمام ————— ملک اسد علی قاسمی  
طبع ————— گنج شکر پریس  
ناشر ————— مکتبہ قلبیہ العین

(دستری بیوٹرز)

ملک اینڈ کمپنی

رحمان مارکیٹ، غزنی سڑیت، اردو بازار لاہور، پاکستان

042-37231119 , 37248209

## فہرست

انساب

تہبید

|     |                                         |                  |     |                 |
|-----|-----------------------------------------|------------------|-----|-----------------|
| ۱   | ۱-آغاز بحث: سورخمن اور اصول تاریخ نگاری |                  |     |                 |
| ۱۱  | ۲-بنوہاشم و بنوامیہ عہد جاہلیت میں      |                  |     |                 |
| ۲۳  | ۳-عہد نبوی میں ہاشمی اور اموی روابط     |                  |     |                 |
| ۳۶  | ۴-خلافتِ راشدہ میں ہاشمی و اموی تعلقات  |                  |     |                 |
|     | ۳۰                                      | خلافتِ قاروئی    | ۳۷  | خلافتِ صدیقی    |
|     | ۵۵                                      | خلافتِ علوی      | ۲۲  | خلافتِ عثمانی   |
| ۴۲  | ۵-خلافتِ اموی میں ہاشمی-اموی تعلقات     |                  |     |                 |
|     | ۷۲                                      | خلافتِ یزید      | ۶۲  | خلافتِ معاویہ   |
|     | ۸۷                                      | خلافتِ عبد الملک | ۸۳  | خلافتِ مردان    |
|     | ۹۹                                      | خلافتِ سلیمان    | ۹۵  | خلافتِ ولید اول |
|     | ۱۰۶                                     | خلافتِ یزید ثانی | ۱۰۲ | خلافتِ عمر ثانی |
|     |                                         |                  | ۱۰۷ | خلافتِ ہشام     |
| ۱۱۳ | ۶-خلافتِ اموی کادوری اتحاد طاط          |                  |     |                 |
| ۱۱۸ | ۷-حرف آخر                               |                  |     |                 |
| ۱۲۲ | ۸-تعلیقات و حواشی                       |                  |     |                 |
| ۱۲۳ | ۹-کتابیات                               |                  |     |                 |

بسم الله الرحمن الرحيم

## افتساب

حضرت مولانا محمد اسحاق صدیقی ندوی سندھیلوی رحمۃ اللہ علیہ  
کے نام

بعد از وفات تربتِ ما در زمیں بجو  
در سینہ ہائے مردم عارف مزارِ ماست

محمد یسین مظہر صدیقی

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله واصحابه  
اجمعين ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين

## تمہید

امام ابن تیمیہ (۱۰ اگریج الاول / ۶۶۱ / ۲۳ جنوری ۱۲۴۳ - ۲۰ ذوالقعدہ ۷۲۸ / ۲۶-۲۷) دسمبر ۱۳۲۸ نے ایک اموی خلیفہ کے باب میں فتویٰ دیا ہے کہ ان کے حنات بھی تھے اور سینات بھی۔ یہ شخص واحد کے کردار و اعمال پر تبصرہ نہیں، بلکہ کلی صداقت ہے جو انسانی معاشرے کے تمام افراد و طبقات پر یکساں صادق آتی ہے۔ حضرت آدم علیہ السلام کے خیر میں خیر و شر کے جو عناصر آمیز کر دئے گئے تھے ان کے ایک جزو نے ان کو جنت کا بابی بنایا تھا تو دوسرے نے ان کو خلد سے نکلوایا تھا۔ بقول امام ولی اللہ دہلوی (۳ روشوال / ۱۱۱۳ / ۲۱ فروری ۱۷۰۳ - ۲۹ محرم ۱۱۷۶ / ۲۰ اگست ۱۷۶۲) قوتِ ملکیہ اور قوتِ بہیمیہ میں ہر آن و لمحہ تصادم جاری رہتا ہے اور قوتِ بہیمیہ پر قوتِ ملکیہ کے غلبہ و فتح میں انسان کی سعادت ماضر ہے اور اسی حقیقت کو علامہ اقبال (۳۰ روز ذوالقعدہ ۱۲۹۳ / ۹ نومبر ۱۸۷۷ - ۲۰ صفر ۱۳۵۷ / ۲۱ اپریل ۱۹۳۸) نے ”فطرتِ اسد اللہی“ اور ”مر جی و عنتری“ سے تعبیر کیا ہے اور بقول ایک صاحب طرز ادیب اچھا آدمی ہر وقت اچھا نہیں رہتا جس طرح برآدمی ہر وقت برائیں رہتا۔ کلامِ الہی میں اسی کو نفس کے ”لقوی“ اور ”غور“ سے تعبیر کیا گیا ہے اور یہی نظرتِ انسانی ہے، جس میں ہر آن رزم خیر و شر بپار رہتی ہے۔

اس کے برخلاف ہمارے سوانح نگار اور ان سے زیادہ سوراخیں کرام بقول شبلی نعمانی (ذوق عده می ۱۲۷۳ - ۱۸۵۷ / ۲۸ ذوالحجہ ۱۳۲۲ / ۱۸ نومبر ۱۹۱۳) تعریف و تحسین پر آئیں تو فرشتہ بنائ کر چھوڑیں اور تنقیص و توہین کا وظیر و اختیار کریں تو شیطان بنادیں، وہ انسان کو انسان نہیں رہنے دیتے۔ اس کائنات میں بلاشبہ فرشتے بھی ہیں جو شر سے مبرائیں اور شیاطین بھی جو خیر سے عاری، لیکن انسانی

ب

معاشرتی تعلقات کے حوالے سے جن فرشتوں اور شیطانوں کا ذکر اذکار ہوتا ہے وہ اپنے اپنے شروع و فساد کے ساتھ خروصاًج کے خصائص بھی رکھتے ہیں اور ان کا مظاہرہ بھی کرتے رہتے ہیں۔

عام سوانح و تاریخ سے زیادہ اسلامی عقربیات و تاریخ کمالیہ یہ ہے کہ اسے شخصی و افرادی اور اجتماعی و طبقائی شروع و فساد کا نام نہ نہ کرنا گیا ہے۔ بالخصوص اموی صحابہ کرام، خلفاء عظام اور اسرائیل امام کو اغفاروی اور طبقائی دونوں اعتبار سے ”شیطنت والیسیت“ کا پیکر قرار دے دیا گیا ہے۔ بنوہاشم اور بنوامیہ کا نام آتے ہی اول الذکر کو ”خیر“ کا اور آخر الذکر کو ”شر“ کا پیغمبر و علمبردار بتا دیا جاتا ہے اور طرفہ تم یہ کہ اسی کو تاریخی حقیقت سمجھا اور سمجھایا جاتا ہے۔ ہمارے جدید سوانح نگاروں اور تاریخ نویسوں نے اس جدید ”تاریخ سازی“ کا کاروبار خاص مقاصد اور فتنہ جو مقاصد سے کیا ہے۔ مستشرقین اور اسلام دشمن مورخین کا تو منشاء تحقیق و نگارش ہی یہ رہا ہے کہ اسلام اور مسلمانوں کی شبیہ بگاڑی جائے مگر ہمارے اپنے متعصب و جانبدار مورخین کا طرز تحقیق و پیشکش بھی ان سے کچھ زیادہ مختلف نہیں کہ وہ محدود افراد و طبقات کی ”تبریف و تحسین“ میں اس بھرمانہ افراط و غلو سے کام لیتے ہیں کہ جب تک ان کے مبغوض افراد و طبقات کی رو سیاہی کا انتظام کلی نہ کر لیں ان کو حق تصنیف و تحقیق ادا ہو تا نظر نہیں آتا۔ ان کو ذرا احساس نہیں ہوتا کہ ان کی جانبدار نہ نگارش سے اسلام اور ملتِ اسلامی کی کیسی رو سیاہی، کیسی بچ پہنچ اور کیسی عالمی رو سوائی کا کیسا سامان ہوتا ہے۔

بلاریب ہماری اس رو سیاہی میں بقولی شلبی مر حوم سیاہی ہمارے قدیم تاریخی مصادر نے فراہم کی ہے مگر یہ بھی ایک مسلسلہ حقیقت ہے اور قدیم راویوں اور مورخوں کے شرف و عظمت کی علامت بھی کہ ان کی تحریروں میں بہت سی روشنائی بھی موجود ہے جس سے اسلام، سابقین اور اسلاف کے روشن و تاباک چہروں کو ان کی اپنی روشنی اور تابانی کی سیست آئینہ کے مقابل کیا جاسکتا ہے اور ان کو مزید تابانی عطا کی جاسکتی ہے۔ اصل مورخین اور سوانح نگاروں کا یہ طریقہ واردات نہیں ہوتا کہ وہ صرف سیاہی چہروں پر پوچش اور روشنائی سے ان کو تابندہ و درخشان نہ بنائیں۔ صحیح اور اسلامی طرز تحقیق و نگارش صرف یہ ہے کہ سیاہ و سفید دونوں رنگ دکھائے جائیں اور ان دونوں کو ان کی اصل حدود و خطوط پر رکھا جائے۔ عبد گذشتہ کی بازیافت ہو یا دو رمعاشر کی پیشکش، دونوں میں اسی حرم عالمانہ، احتیاط محققانہ اور طریقہ مصنفانہ کی شرط کی رعایت و دوامی طور سے تاگزیر ہے۔

بنوامیہ اور بنوہاشم قبلہ قریش کے دو عم زاد اور قرابت دار خانوادے تھے۔ وہ ایک عظیم

## ج

تین خاندان بنو عبد مناف کے ارکان اربعد کے دور کن رکین تھے جبکہ دوسرے دوارکان بنو نو قل اور بنو مطلب کو وہ مقام برتر حاصل نہ تھا۔ بایس ہمہ ده چاروں ایک متحده خاندان بناتے تھے اور اپنے تمام معاشرتی تعلقات روایط میں ایک ”ساماجی اکائی“ کی مانند تھے اور اسی طور میں القاباً معاشرتی رویہ اپناتے تھے۔ وہ آپس میں حیف تھے، حریف نہ تھے۔ ان کے اتحاد و یگانگت اور مودت و محبت کے توان کے حریف و مقابل بلکہ جانی و شمن تک قائل تھے۔ بایس ہمہ ان میں کبھی کبھی فطرت انسانی کے شری عناصر کی کارفرائی اور قوت بہیکی کے غلبہ کی بنا پر اختلاف و تصادم بھی رونما ہوتا تھا۔ وہ آپس میں الجھ بھی جاتے تھے، لہ بھی پڑتے تھے، دست دگریاں بھی ہو جاتے تھے اور بر سر پیکار بھی ہو سکتے تھے۔ یہ غالباً خاندان اُنی چشمک سے زیادہ مفادات کا مکروہ ہوا تھا یا معاصرانہ چپلش کا شاخصاً، یہ خاندانی عداوت تھی، نہ قابلی رقابت۔ کوئی نکلہ وہ دوسرے خاندانوں، بطبون اور قبیلوں کے مقابل ہمیشہ ایک متحده خاندان، مغلوم جماعت اور سیسے پائی دیوار بن کر کھڑے ہو جاتے تھے۔ بنو عبد مناف بالخصوص بنو امية اور بنو هاشم میں ازدواجی روایط ہر دور میں قائم رہے، کاروباری اور تجارتی تعلقات بھی استوار رہے، سیاسی و فوجی سطحوں پر وہ ایک دوسرے کے دوش بدش غیروں کے خلاف آمادہ کاروپیکار بھی رہے۔

ساماجی اور معاشرتی تعلقات کے وسیع جہاں میں ان کے باہمی روایط خیر کے مستقل علامت تھے، شر کبھی کبھی سرا بھار تھا اور اسی وقت جب طرفین میں سے کوئی تعصب، تقاضا اور تجاوز کی راہ اختیار کرتا تھا۔ تجاوزات کی ”بدکاری“ کے مظاہر تو ایک ہی خاندان، خانوادے اور قبیلے کے اپنے افراد و طبقات میں بھی نظر آ جاتے ہیں کہ یہ فطرت انسانی کے بہائم ہیں۔ قریش ایک ہی قبیلہ تھا اور معززوں کرم تین گمراہ ”تجاؤزات“ کی صورت میں وہ مخالف و مقابل عناصر کا مجموعہ تصادم بن جاتا تھا۔ بنو هاشم کے افراد و جماعات میں اختلاف اور مکروہ بھی ہر زمانے میں پیدا ہوتا رہا ہے اور بنو امية بھی باہم و دست گریاں رہے۔ بنو امية کے باہمی اختلافات کو تو ”مکابر الیسی“ قرار دینا آسان ہے، بنو هاشم کے آپسی تجاوزات کا کیا نام دھرا جائے۔ حضرات عباس بن عبدالمطلب ہاشمی اور علی بن ابی طالب ہاشمی کے بعض اختلافات کتب حدیث کے اور اق پر جلوہ گلن ہیں۔ ابوطالب ہاشمی اور ابوالعبہب ہاشمی کے تنازعات بھی تاریخ کے مسلمات ہیں۔ عباسی، علوی، جعفری اور عقلي خاندانوں کی شکمکیں بھی تاریخی واقعات ہیں۔ بعد کے ادوار میں انہوں نے زیادہ بدترین شکمکیں اختیار کر لی تھیں مگر ان کو کوئی بھی خاندانی رقابت، قبائلی عصیت یا خونی عداوت نہیں قرار دیتا۔ یہ صحیح بھی ہے کہ وہ سیاسی و سماجی مفادات کے زائدہ و

پر دردہ تھے۔ اسی طرح بونہاشم اور بونامیہ کے اختلافات کی نوعیت تھی۔

مدتوں سے ”اختلاف نگاری“ کی وبا چل رہی ہے کیونکہ ہمارے ذہنوں کے نہایا خانوں اور قلموں کی نوکوں کو زبر آکوڈ بنا دیا گیا ہے۔ جنہوں نے یہ کاروبار شر و فساد برپا کیا تھا، یا جواب بھی اس ”نگاری الہیسی“ میں مصروف ہیں۔ ان کا مقصد صرف یہ ہے کہ اسلام کو مطعون کیا جائے، پھر اسلام ﷺ کے کاروبار صلاح و فلاح پر نوزبانہ خاک ڈالی جائے اور اسلاف کے خوبصورت و تابناک چہروں پر سیاہی ملی جائے تاکہ مسلمانوں بالخصوص نو خیز جوانوں اور نو نہال طالبیان کو اپنے مذہب اور اپنے اسلاف اور اپنی تاریخ پر شرمساری محسوس ہو۔ وہ اپنا کام کر پکیا، اور کر رہے ہیں، اور کرتے رہیں گے۔

اب ہمارا فرض کا ہے منصبی اور تقاضائے غیرت ملی یہ ہے کہ ان روشن علماء، تابناک علامات اور خوبصورت روایات کو بھی مظہرِ عام پر لائیں جن کی روشنی میں ہمارا دین و مذہب، ہمارے بزرگان ملت اور ہماری ملی تاریخ روشن، تابندہ، درخشان اور قابلِ افتخار معلوم ہوتی ہے۔ تصویر کا یہ روشن رخ بھی تو آخر باظرین و قارئین کی نگاہوں کے سامنے آئے۔ ہمارے طلبہ، عوام اور خواص سب کو یہ تو معلوم ہو کہ سب کچھ سیاہ و تاریک نہیں، بلکہ زیادہ تر روشن و تابناک ہے۔ تصویر کے دونوں رخوں کو پیش کرنے کے بعد اصلی چہرہ دیکھا جاسکتا ہے۔ یہی اس کتابِ لطیف کا مقصد تالیف ہے۔ اس سے بڑا، زیادہ اہم اور ناگزیر تر مقصود یہ ہے کہ امتِ اسلامی کے مختلف طبقات کے ذریمانہ وہ باہمی اخوت و محبت پیدا کی جائے جو ایمان و اسلام کا ریخ نظر، وحدت ملی کا تقاضا اور دنیا میں جینے اور ترقی کرنے کا زینہ ہے۔

ہماری کوشش یہ رہی ہے کہ معاصرانہ چشمک اور باہمی اختلافو انسانی کے مظاہر و علماء کو یکسر نظر انداز نہ کیا جائے جیسا کہ جنگلیں اسلام اور معاندین خلافتِ اسلامی کا وظیرہ رہا ہے کہ وہ روشن و ثابت تعلقات اور محبت آمیز و خلوص آگئیں روابط کو کلی طور سے اپنی جانبداری کی چادر میں چھپاتے چلے آئے ہیں۔ ہم نے اس کے برخلاف باہمی اختلاف اور معاصرانہ تصادم کو نہ صرف بیان کیا ہے، بلکہ ان کی توجیہ و تعلیل اور تاویل بھی کی ہے۔ اس سے زیادہ زور اس حقیقت کو اجاگر کرنے پر رہا ہے کہ اموی-بائشی تعلقات میں خیر کا جذبہ اور اخوت کا ملکہ غالب ترین رہا تھا اور اسی کے مختلف مظاہر کو مختلف ادوار برخلافِ اسلامی کے حوالے سے ہدیہ کیا گیا ہے۔ علماء محققین ان علماء نور سے واقف بھی ہیں اور بعض بعض ان کو منصہ شہود پر لاتے بھی رہے ہیں لیکن ان کی کاؤشیں زیادہ تر جزوی رہی ہیں۔ یہ غالباً اولین کوشش ہے جو ان دونوں عظیم ترین و مخلص ترین خاندان ہائے رسالت کے معاشرتی تعلقات

۶

وروابط کو تاریخی تفاظر و تسلیل میں کی جا رہی ہے۔

بقول مولانا محمد اسحاق سندھیلوی مرحوم (م ۱۹۹۷ء) یہ ”حسنی روایت“ کی توسعہ ہے۔ حضرت حسن بن علی ہاشمی (۵۱۵) اور رمضان ۳ / کیم اپریل ۲۲۵ - ربیع الاول ۵۰ / ۲۷۰) نے ”حق تمام و کمال“ کی خاطر اپنا حق خلافت حضرت معاویہ بن ابی سفیان امویٰ کے حق میں چھوڑ دیا تھا اور ان کے دستِ حق پرست پر بیعت کر لی تھی اور اس کے لئے بعض اپنوں کی ملامت و طعن کا ہدف بننا بھی قبول کر لیا تھا، لیکن یہ تو ان مقدس ان قوم نے بھی الزام و اتهام نہیں لگایا تھا کہ انہوں نے کسی ”ناہل ہاتھ“ کے قبضہ میں زمام کا رسوئی پر دی تھی۔ اتحاد و خیر کا بھی غلبہ اور قوت ملکیہ کا بھی تصرف ان کے تمام معاصروں اور جانشینوں میں بھی رو بہ کار رہا اور آج بھی اس کی کار فرمائی جا رہی ہے۔ دین اسلام اور تمدن اسلام تو غیروں کو اپنانا نے کام کرتے ہیں اور ہمارا مقصد و ہدف تو اپنوں ہی کے درمیان محبت و اخوت، اتحاد و یگانگت اور تعلق خاطر پیدا کرنا اور اسے مسحکم ترینا ہے۔

اسلامی تعلیمات، تاریخی تحقیقات کے دو شہود نہیں ہمارے اساتذہ کرام نے بھی حق و انصاف اور الفت و مہر کے جذبات خبر دل میں پیدا اور جا گزیں کرنے کے علاوہ ان کو عام کرنے کا درس اپنے قول و فعل سے دیا۔ مولانا اسحاق سندھیلوی مرحوم کا جانگلہ ازور و روح پرور سبق بھی تھا کہ ہم تمام صحابہ کرام کے افراد و جماعات سے اسلامی محبت و عقیدت رکھنے کے پابند ہیں۔ ایک کی محبت میں دوسرا سے عداوت ہمارا شیوه نہیں، ”حب علی و بعض معاویہ“ جس طرح دین و شرافت میں مبغوض ہے، اسی طرح ”حب معاویہ“ میں ”سب و شتم علی“ ناقابلی معاوی۔ ہمارے لئے دونوں واجب الاحترام، لائق عقیدت اور مرکز کو محبت ہیں۔ انھیں کے ماتنہ، ان دونوں کے اخلاف و اتباع کا معاملہ ہے۔ ان کے اختلافات و مشاجرات تو ان کے سیاسی، سماجی اور مسئلکی اسباب و عوامل کی بنا پر ہتھے۔ ان کے تجزیہ و تحلیل سے ان کا صحیح تفاظر سامنے آ جاتا ہے اور بقول امام ابن تیمیہ ان میں سے ایک ”اقرب الی الحق“ تھا تو دوسرا حق سے زیادہ دور نہیں تھا۔ پھر سورج اسلام و طالب حق کا مقصد و فریضہ حق کا پتہ لگانا اور اجاگر کرنا ہے اور کسی طور کسی شخص، امر، مسئلہ اور معاملہ پر فیصلہ سنانا نہیں ہے۔ نجع اور حکم وہی ہونا سکتا ہے جو حقیقت کلی جانتا ہو، ہم اہل تاریخ تو چند روایات و اخبار کے سوا کچھ نہیں جانتے، ان کی بنا پر فیصلہ و فتویٰ کیسے صادر کر سکتے ہیں۔

اس خاکسار راقم کی تعلیم و تربیت اور ذہنی و علمی پرداخت میں بہت سے مریبوں، محسنوں اور معمدوں کا با تھہ ہے اور ان سب کا ذکر خیر کرنا اس تہمیدیہ میں ناممکن ہے۔ ان کا مجموعی شکریہ ادا کرنے

## ص

اور ان کی جناب میں اپنی احسان مندی کا اظہار کرنے کے بعد اپنے والدِ ماجد مولوی حاجی انعام علی مرحوم (۱۹۰۹-۸۵) کے لامتناہی احسانات میں سے یہاں صرف ایک کاذکر بر محل ہے کہ وہ حق کو قبول کرنے اور اس کی بر سر عام حمایت کرنے کا جگہ ارکھتے تھے، خواہ ان کو کتنی بھی ذہنی اور مسلکی تکلیف پہنچے۔ انہوں نے قبول حق اور دفاع حق کی صلاحت اپنے اس خادم کو بھی بخشی۔

ہمارے اساتذہ کرام میں تین غیر مسلکی بزرگوں کا شکریہ ادا کرنا اس کتاب کے حوالے سے موزوں تر گلتا ہے۔ ڈاکٹر سید مجاهد حسین زیدی، جامعہ کالج، جامعہ طیہہ اسلامیہ، دہلی، میں استاد تاریخ تھے اور خاکسار راقم کے مرتبی۔ میرے داخلے کے اوپرین لمحہ سے انہوں نے میری تمام کوتاہیوں اور خامیوں کے باوجود اپنے دامن تربیت میں لے لیا۔ وہ مطالعہ کے لئے اکساتے، تحقیق کا حوصلہ دلاتے، تحریر و نگارش کے لئے ابھارتے، محبت و تعلق کے دباؤ سے لکھواتے اور پھر تعریف و تحسین کے ڈو گرے بر ساتے تھے۔ وہ صحیح معنوں میں قدیم بھارت کے ”گرو“ اور اسلامی روایت کے ”استاد و شیخ“ تھے۔ وہ حق پرست ذرہ نواز بھی تھے۔ پروفیسر سید ابوالاکاظم قیصر زیدی (مارچ ۱۹۱۳ء- ۳۰ جون ۷۷ء) جامعہ طیہہ اسلامیہ میں استاذ ادب اردو تھے۔ ذیین و فطین، شعر و ادب کے ماہر اور غالب کے پار کھے۔ متوفی غالب کی تشریع و تفسیر کے اشاری امام، چند جملوں، فقروں بلکہ وست و سر کے اشاروں میں معانی کی ترسیل کرنے والے، اسلامی تاریخ و مشرقی روایات کے امین، اردو شعر و ادب میں میرے اصل استاذ، اگرچہ خاکسار کبھی اردو ادب کا طالب علم نہیں رہا۔ ان کی نگاہ بندہ پرور خاکسار پر پڑی تو اپنی محبت و تعلق خاطر کے تحت مجھے اپنی تعلیم و تربیت کے حصاء میں از خود گھیثت لیا۔ اب اعتراف کرتے ہوئے شرمساری ہوتی ہے مگر حقیقت یہ ہے کہ ہم چند مقریبان خاص ان کے حصاء سے نکل بھائیں کے لئے کبھی کبھی بیقرار ہو جاتے تھے مگر ان کی محبت و مودت اتنی شدید اور اس کا حصاء اتنا مستحکم و سچ تھا کہ سرزمنی جامعہ تک ہو جاتی تھی۔ وہ پڑھاتے تھے، اشعار کے مذاہیم بتاتے تھے۔ اپنی طویل مجالس میں اسرارِ گفتگو اور روایات ادب سکھاتے تھے۔ چائے پلاتے، سماں اکل و شرب سے نوازتے اور اپنے علم و سچ اور ذوقی لطیف سے ہم بے بہروں کو بہرہ دہ بناتے تھے۔

علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے شعبہ تاریخ کے صدر پروفیسر ڈاکٹر سید نور الحسن مرحوم سرزمنی سر سید پر میرے اوپرین محسن و مرتبی بنے۔ تعلیم و تربیت کے ساتھ ساتھ انہوں نے کندہ ناتراش کی تراش و خراش کا کام بھی سنبھال لیا۔ وہ ”جگت ڈاکٹر صاحب“ تھے، ان کے دور میں ان کے سوا

اور کوئی ”ڈاکٹر صاحب“ نہیں تھا اور نہ مل سکتا تھا۔ وہ ہمہ مورخ، مشقق استاذ اور محبت آگیں مر جائے۔ ان کے ارد گرد، بیبیت وو قاز کا ایک خوفناک ہال تھا۔ جس کے اندر وون میں خیر کل اور سب کے لئے محبت کا سندھر تھا، نہیں مارتا تھا۔ اپنے پہلے درس میں انہوں نے ایک جملہ کہا تھا: ”کسی کا کوئی بھی بیان، یہاں تک کہ میرا بھی نظر یہ بلا تنقید کبھی قبول نہ کرو۔“ وہ سنگ میل ہی نہیں، علمی تحقیق و مطالعہ میں منارہ نور بن گیا۔ ان کی نواز شات و عطا لیا علی گڑھ میں میرے مطالعہ، تحقیق، تحریر اور ملازمت کی بنیادی مادی وجودہ بن گئیں۔ وہ وسیع الظرف، عظیم الشان اور پیارے شخص تھے اور اپنی حسنات میں آج بھی زندہ ہیں۔

میرے ان تینوں ”گروہوں“ کے حسنات بھی ہیں اور سینمات بھی۔ ان کا کامل یا مفصل تذکرہ خاکسار راقم کے قلم پر ادھار ہے جو جلد ہی انشاء اللہ مع ”اسلامی سود“ ادا ہو گا۔ البتہ یہاں یہ کہنا تاگزیر معلوم ہوتا ہے کہ خاکسار راقم سے ان تینوں استاذہ کرام کا مسلکی اور دینی اختلاف تھا، سیاسی نقطہ نظر میں بھی تصادم تھا، تاریخ اور اسلامی تاریخ کے مطالعہ، تحقیق و تحریر میں بھی کبھی کبھی سخت مخالفت کی شکل پیدا ہو جاتی تھی۔ حق و روایات مشرقی کی پاسداری کے علاوہ، ہمارا ذہنی اور فکری اختلاف ہیش رہا، اور یہ ان بزرگ ارواح اور مقدس سینکڑے خلاشی کی عظمت و شرافت کی بات ہے کہ انہوں نے اپنے اس ”جسارت آزمائش“ کی اختلافی تحریروں کو بھی سراہا، اس کی ہمت افزائی کی اور اس کو آگے بڑھایا۔ تکمیل و تعمید و عقیدت و محبت یہ تقاضا کرتی ہے کہ اس کتاب طفیل میں، جو محبت و یگانگت کے اور اتنی مصور کا پیکر رکھتی ہے، ان تینوں استاذوں اور سریبوں کے احسانات و عطا لیا کا پورا پورا اعتراف کیا جائے۔

صحابہ کرام کی عدالت و عظمت اور محبت و عقیدت کا بنیادی سبق حضرت مولانا محمد احسان صدیقی سندھی سر جوم نے پڑھایا اور صحیح اسلامی تاریخی شعور بخشنا۔ وہ کسی کے طرف دار نہ تھے، بلکہ حق آشنا و حق پرست تھے۔ وہ تمام صحابہ کرام سے محبت و عقیدت رکھتے۔ کے قائل تھے اور کسی سے نفرت و عداوت کا شکر بھی دل کے کسی کو نہ میں رکھتے کو ایمان و محبت کے خلاف سمجھتے تھے۔ اس نے اس کتاب متطابک کائن کے اسم گرامی سے معنوں کرنا اس موضوع کا حق بھی ہے اور میری شاگردانہ محبت و عقیدت کا مظہر بھی۔

الامین، ۶۳۔ احمد گر

پروفیسر ڈاکٹر محمد نیشن مظہر صدیقی

مدرسہ ڈاکٹر ازاد ادارہ علوم اسلامیہ، مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ  
مورخہ ۲۵ مارچ ۲۰۰۱ء



”محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ“

بسم الله الرحمن الرحيم

## آغازِ بحث

### مور خین اور اصول تاریخ نگاری

قریش کے متعدد خاندانوں میں بنوہاشم اور بنوامیہ کو جو امتیاز و افتخار حاصل ہوا وہ کسی اور کے نصیب میں نہیں آیا۔ بنوہاشم کو رسول اکرم ﷺ اور نبوت اللہ سے نسبت و تعلق کے شرف و مجد کی بنا پر اور بنوامیہ کو خلافتِ اسلامی اور حکومت و فرمائندگی سے سرفرازی و سر بلندی کے سبب۔ لیکن اسی کے ساتھ ان دونوں خاندانوں کی باہمی رقبابت اور قبالی عداوت کی وہ شہرت ہوئی کہ زبانِ زو عالم و خاص نی۔ (۱)۔ تاریخِ اسلامی کو مسح کرنے کی جو کوششیں شعوری اور غیر شعوری طور پر مختلف ادوار میں کی گئی ہیں ان میں سے ایک انہائی خطرناک و زہر آگیں کوشش کا نشانہ اموی صحابہ کرام بالعلوم اور اموی خلفاء عظام بالخصوص رہے ہیں (۲)۔ جانبدار و متعصب رادیوں اور مورخوں نے یہ ثابت کرنے میں ایڑی چوٹی کا ذرور لگادیا ہے کہ ہاشمی اور اموی رقبابت و عداوت عہدِ جاہلیت میں ان کے جد احمدؑ کے زمانے سے چلی آری ہے اور اس کی تمام تر ذمہ داری بنوہاشم سے تھی۔ ان مورخین و روواۃ کے خیال میں اس کا سبب یہ تھا کہ بنوہاشم از ابتدائے آفریش اپنے اوصافِ حمیدہ و صفاتِ ستودہ کی بنا پر دینی اور دنیاوی مجد و شرف اور سیاسی و تہذیبی سیادت و قیادت کے سر اور رہے جبکہ ان کے رقبہ و حریف بنوامیہ اپنی ازلی شفاوت اور دینی اور دنیاوی برائیوں کے سبب عزت و شرف اور سر بلندی و سرفرازی سے محروم رہے۔ اور اپنی اس محرومی کے سبب وہ بنوہاشم کے دشمن بن گئے کہ ان کی رفتہ و بلندی تک پہنچانا ان کے بس میں نہیں تھا، بلکہ وہ دون ہمیتی اور کم ظرفی کی وجہ سے بلندی و سرفرازی کی طرف رکھا ہی نہیں اٹھاتے تھے اور صرف پستی و ذلت کے خونگر بن چکے تھے۔ اپنی اپست فطرتی کے تقاضوں سے مجبور ہو کر بنوامیہ نے

عبد جاپیت میں بونا شم سے گلری اور مات کھائی، اسلامی عہد میں پبلے اسلام کی مخالفت کی اور راندہ درگاہ  
ربانی ہوئے اور پھر خلافت و حکومت غصب کر کے لعنت زدہ خلق بنے (۲)۔

بونا شم اور بونامیہ کی پاہمی رقابت و عداوت کے اساطیری قصہ کے کچھ اہم اسباب و عوامل  
ہیں جنہوں نے اس کو اتنی شہرت عام اور قبولیت اٹام بخش دی ہے اور اس کو ایک تاریخی واقعہ اور حقیقت  
ثابتہ بنادیا ہے حالانکہ وہ اصولی نقد و جرح کی کسوٹی پر ذرا بھی کھرا نہیں اترتا۔ اصلہ حرك تو بونامیہ کی وہ  
نفرت و عداوت ہے جو ہمارے پیشتر ادیوں اور مورخوں کے دلوں میں جاگزیں ہے اور وہی حرك اولین  
و آخرین ہے مگر اس کے مظاہر مختلف ہیں۔ ان کے علاوہ کچھ اور عوامل و تحرکات بھی ہیں جن کی وجہ سے  
قصہ کھانی کو تاریخ واقعہ بنانے میں مدد ملی ہے۔

سب سے بنیادی سبب ہمارے ابتدائی آخذہ و مصادر کے وہ بیانات و روایات ہیں جو جانبدار اور  
معصب راویوں نے ان میں بھروسے ہیں۔ یہ حقیقت سب کو معلوم ہے کہ ہمارے تمام موجودہ مصادر  
تاریخ و سیرت عبد عباسی کی پیداوار ہیں اگرچہ ان کی روایات و اخبار کی تفصیل و ترسیل کا کام پہلی صدی  
ہجری / ساتویں - آٹھویں صدی یوسوی میں شروع ہو چکا تھا۔ چونکہ عباسی خلفاء و حکمران اپنے  
پیشواداموی خلفاء کے سیاسی جانشین و حریف تھے اس لئے ان کے زمانے میں جو تاریخی کتابیں لکھی گئیں  
ان میں عباسی نقطہ نظر کی ترجیحی کی گئی۔ یہ صحیح ہے کہ اس ترجیحی کی ذمہ داری عباسی خلفاء کے سر نہیں  
ڈالی جا سکتی کونکہ وہ جانبدارانہ اور متعصبانہ روایات و بیانات کی تصنیف و تبلیغ کے حرك و باعث نہیں  
تھے لیکن چونکہ ان کی خلافت و حکومت ہی بونامیہ کی خلافت و حکومت کی سیاسی مخالفت و عناواد پر قائم ہوئی  
تھی اس لئے یہ لازمی اور قطعی نتیجہ تھا کہ ان کے معاندانہ رویہ و انقلاب کی بازگشت ان کی معاصر  
تاریخوں میں سنائی و دی۔ عباسی انقلاب کی بنیادی اس منفرد عوت پر کسی تھی کہ اموی خلافت از اول  
تا آخر منہاج نبوت اور طریقہ رسالت اور خلافتِ راشدہ کے خلاف تھی لہذا اس کو ختم کر کے آلی محمد  
علیہ السلام کی خلافتِ راشدہ قائم کی جائے جو قرآنی اصولوں کے مطابق اور منہاج نبوت کے موافق  
ہو۔ تاریخ کی یہ السنک است ظریفی ہے کہ عباسی دعوتِ انقلاب کی حمایت و نفرت شیعہ و خوارج اور ان  
تمام مرکز مخالف و اسلام و شرمن عناصر نے کی جو بونامیہ سے اپنے سیاسی، مسلکی اور ذاتی اسباب سے عناد  
رکھتے تھے (۲)۔ بونامیہ کی دشمنی پر منی عباسی دعوتِ انقلاب کا میاں ہوئی اور پھر دیانتے یہ بھی دیکھا  
کہ اموی خلافت کے بعد قائم ہونے والی تمام حکومتیں بیشمول عباسی خلافت کسی طور بونامیہ سے بہتر،

برتر ثابت نہیں ہو سیں۔ مگر چونکہ بعد کی ان تمام حکومتوں کی مخالفت و عدم اوت پر کوئی دوسری حکومت قائم نہیں ہوئی تھی اس لئے ان کے خلاف طعن و تشنیع کی وہ مہم نہیں چلائی گئی جس کا ہدف بنو امیہ کو ہٹانا گیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ بنو امیہ اور ان کی خلافت و حکومت کے خلاف جو فضاعیات انقلاب نے پیدا کر دی تھی اس کے نتیجے میں اموی مخالف رجیمات ابھر آئے تھے اور پھر ان کی بنیاد پر اموی مخالف روایات ہمارے تمام ابتدائی آخذ و مصادر میں در آئیں۔

بنو امیہ اور ان کی خلافت کا دوسرا المذاک شرف یہ ہے کہ خلافتِ اربعہ راشدہ کی جانشی ان کے حصہ میں آئی۔ علماء و مورخین اور عوام و خواص نے شوری اور غیر شوری طور پر ان کا موازنہ و مقابلہ ان کے عظیم پیشوؤں سے کیا۔ ظاہر ہے کہ اس میزانِ عدل میں بنو امیہ کا پڑا ہلکا رہا کیونکہ بہر حال وہ خلفاء اربعہ بالخصوص شیخین۔۔۔ حضرات ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما۔۔۔ کے دینی مرتبہ و مقام کی بلندی کو کسی طور نہیں پہنچتے تھے اگرچہ بعض سیاسی اور انتظامی میدانوں میں ان کے کارنامے کسی سے کم نہ تھے۔ اہل ایمان و دین کا متفقہ فیصلہ ہے کہ دینی اور دنیاوی اعتبار سے عہدِ نبوی کے بعد خلافتِ شیخین کا درجہ و مقام ہے اور ان سے فرودِ ان کے دونوں جانشینوں۔۔۔ حضرات عثمان و علی رضی اللہ عنہما۔۔۔ کا ہے۔ مسلمانوں کی غالب اکثریت کے نزدیک خلفاء اربعہ کی تاریخی و واقعیاتی ترتیب ان کی دینی و مدنی ہی حیثیت بھی مستین کرتی ہے (۵)۔ ظاہر ہے کہ خلفاء بنی امیہ اور ان کی حکومت کا وہ مرتبہ و مقام نہیں تھا جو خلفاء اربعہ کا تھا۔ مگر ان کی وہ فرود اور پست حیثیت بھی نہ تھی جو دونوں ادوار اور نظاموں کا موازنہ کرنے والوں بالخصوص ان کے ناقدوں نے ان کو تاریخِ اسلام میں عطا کی ہے۔ انہوں نے دراصل اسلامی اور غیر اسلامی، شرعی اور غیر شرعی اور خلافت و ملوکیت کا فرق ان دو ادوار میں قائم کرنے کی کوشش کی ہے اور عوامی سلطنت پر اور شہرتِ عوام کے لحاظ سے وہ اپنی کوششوں میں کافی حد تک کامیاب بھی ہوئے ہیں (۶)۔ لیکن یہ تفہیق و تقسیم خلاف و اتحاد ہے۔ اموی خلافت اگرچہ خلفاء اربعہ کی حکومت کی ہم پلے، ہم رنگ نہ تھی مگر وہ غیر اسلامی، غیر شرعی یا ملوکیت بھی نہ تھی جیسا کہ عام طور پر ثابت کیا جاتا ہے۔ درجہ مراتب کا جو فرق اکابر صحابہ کرام اور اصغر صحابہ عظام میں تھا یا جو عمومی فرق صحابہ اور تابعین میں تھا ہی یا اسی سے ملتا جلتا فرق ان دونوں ادوار میں بھی تھا۔ اسلامی اصول و ادارے کے مطابق بنہا شم کو رسول اکرم ﷺ سے نسبت و تعلق کے شرف کے باوجود عمل صاحب کی بنیاد پر تفوق و فضیلت حاصل تھی اور بنو امیہ عمل صاحب اور خدمتِ اسلام میں کسی سے پہنچنے تھے (۷)۔ مگر خلافتِ راشدہ کے

جانشین ووارث ہونے کے سبب ان کے بارے میں کچھ تو قعات پیجا قائم کری گئیں اور کچھ بعد کے زمانے کی سیاسی روایت و چشمک کے پس منظر میں ان پر غلط الزامات و اتهامات عائد کئے گئے اور اس طرح ان کو بنہا شم کا حریف و رقیب اور دشمن قرار دیا گیا۔

خلافتِ راشدہ کے دوسرے دور میں بعض ایسے اہم اور دور رس تباہ کے حامل و اتعات روئما ہوئے جنہوں نے ایک طرہ تو تاریخِ اسلام کا دھار ابدل دیا تو دسری طرف بنو امیہ اور اموی خلافت کے دشمنوں اور مخالفوں کا ایک مجاز قائم کر دیا۔ یہ حقیقت مسلسلہ ہے کہ خلافتِ عثمانی ملتِ اسلامی اور صحابہ کرام کے اتفاق و اتحاد سے قائم ہوئی تھی اور اس وقت کوئی ایسا گروہ موجود نہ تھا جو اس کا مقابلہ ہوتا۔ مگر بعد میں ایک فتنہ جو جماعت نے اپنے پر مفاسد مقاصد کے لئے یہ شوہر چھوڑا کہ حضرت علی حضرت عثمان سے خلافت کے زیادہ حق دار تھے اور بعد میں اسی جماعت نے شہین سے بھی ان کا افضل قرار دے دیا۔ تفضیل علی کا یہ بظاہر مخصوص سانقطہ نظر جلد ہی عثمان و شہین میں بدل گیا جو خلیفہ سوئم کی manus شہادت پر مبنی ہوا۔ حضرت عثمان کی مخالفت اور شہادت کے پیچھے بنیادی طور پر اموی مخالف رجات اس کا فرماتھے۔ پھر جب خونِ عثمان کے قصاص کے لئے اتحادِ ثلاثہ۔۔۔ حضرات امام المومنین عائشہ، زید و طلحہ۔۔۔ اور حضرت معاویہ نے کوشش کی تو اس کو بھی بنہا شم کی مخالفت و حکومت کی مخالفت و دشمنی نہ تھی بلکہ قاتلانِ عثمان کی سر کوبی اور ملتِ اسلامی کو افراتفری اور غلط سیاسی القدار و معیارات سے بچانے کی کوشش جیل تھی لیکن اس کو بڑی چالاکی اور ہوشیاری سے حضرت علی کی خلافت کی دشمنی اور بنہا شم کی عداؤت میں تبدیل کر کے اس طرح پیش کیا گیا کہ عوام تو عوام خواص و علماء تک اس شاطران فریب کا شکار ہو گئے (۸)۔

اسلام دشمن اور بنو امیہ مخالف عناصر نے اپنے مخصوص مقاصد کے تحت اموی خلافت کو ن صرف منہاجِ بیوت اور طریقہ رسالت سے ہٹا ہوا قرار دیا بلکہ ان کے دورِ حکومت کو ظلم و جبر کا دور ثابت کیا جب بنہا شم بالخصوص خاندانِ علی مرتضیٰ پر ناقابلیٰ بیان و ناروا مظالم توڑے گئے۔ اتفاق سے اس زمانے میں بعض ایسے واقعات بھی روئما ہوئے جنہوں نے ان کی طعن و تشنیع کی مہم جوئی کے لئے سار فراءہم کر دیا۔ ان میں کربلا کا واقعہ ہائکہ اور بعض دوسرے علوی بزرگوں کے انقلابی اور تبدیلی حکومت کے اقدامات بہت زیادہ اہم تھے۔ تجھب ہے کہ ان سیاسی و اتعات کو دینی رنگ عطا کیا گیا اور ان کا مطالعہ

خروج و انقلاب برپا کرنے والوں کے نقطہ نظر سے کیا گیا مگر کبھی خلافت و حکومت کے نقطہ نگاہ سے ان پر نظر بھی نہیں ڈالی گئی۔ حکومتی نظام اور سیاسی ڈھانچے کو تبدیل کرنے کے لئے اسلام نے کچھ قواعد و ضوابط مقرر کئے ہیں۔ حکومتی وقت کی تبدیلی کے لئے بھی اصول مقرر ہیں۔ عہد اموی میں تبدیلی اور انقلاب کی جو مسائی کی گئیں وہ ان اصول و ضوابط سے ہرگز میل نہیں کھاتیں (۹)۔ پھر طرفہ تم یہ کہ امویوں اور ان کی حکومت کو نہ صرف یہ کہ اپنی حکومت و نظام کے دفاع کا حق نہیں دیا گیا بلکہ ان پر ظلم و ستم کرنے کا اتهام بھی لگادیا گیا۔ ظاہر ہے کہ کوئی حکومت خواہ کتنی غیر شرعی و غیر اسلامی اور ظالم و جابر ہو اپنے اقتدار کے خلاف مخلاف آرائی، بخاتوت و خروج کرنے اور انقلاب برپا کرنے کی کبھی اجازت نہیں دے سکتی۔ اگر بقیر خی محل ان انقلابی کوششوں کو دبانے کی مسائی کو ظلم و جبر بھی مان لیا جائے تو ان کے علاوہ اور کون سے مظالم تھے جو اموی خلقانے نے بناہم پر توڑے تھے؟ اس سوال کے جواب میں فرضی مظالم کی داستانیں تراشی گئیں اور ان تمام ثابت اور محبت آمیز تعلقات و روابط کو یکسر نظر انداز کر دیا گیا جو بنو امیہ اور بنہاشم کے خاندانوں کے درمیان ہر دور میں تمام و باقی رہے تھے۔

علماء تاریخ اور محققین اب تک کی معلومات و حقائق کے تجزیے سے اس نتیجے پر ہوئے ہیں کہ فتنہ سیرت بنیادی طور سے مدینہ منورہ میں پرداں چڑھا جبکہ علم تاریخ نے عراقی امصار بالخصوص کوفہ اور بصرہ میں نشود نما پائی۔ عراقی مکتبہ فخر کی بنیادی خصوصیت یہ ہے کہ وہ حکومت اموی کے مقابل رجہات اور خیالات کی ترجیحی کرتا ہے۔ اس کی وجہ ہے کہ مسلمانوں کی پہلی خانہ جنگی کے دوران اسلامی مملکت کا یہ علاقہ خاص کر کوفہ اور بصرہ وہیں اسلام عناصر اور اموی مقابل طاقتوں کے آماجگاہ رہے۔ یہاں خوارج و شیعہ طبقات نے نہ صرف ملت اسلامیہ کے خلاف سازش کی بلکہ فکر و نظر کو بھی متاثر کیا۔ اس کے علاوہ انہوں نے بنو امیہ کے خلاف ایک سوچی بھی مہم چلانی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان کی صفوں سے اٹھنے والے ابتدائی راوی اور اخباری اموی مقابلہ رجہات و افکار کے حامل تھے۔ چنانچہ ابتدائی عہد کے تمام مصنفوں اور واقعہ حوالیات جیسے ابو الحسن لوط بن سعید ازوی، سیف بن عمر تیسی، عولانہ بن حکم اور ان کے شاگرد این رشید نے نہ صرف صحیح اور غلط روایات کو خلط ملک کیا بلکہ ضعیف و مرجوح حتیٰ کہ موضوع روایات تک روایت و بیان کیں جن کا نشانہ ملامت بنو امیہ اور ان کی حکومت و خلافت تھی۔ دوسرے راویوں اور اخباریوں میں علی بن محمد مدائی، محمد بن سائب کلبی اور ان کے فرزند ہشام کلبی، یحییٰ بن عدی، واقدی، ابن سعد وغیرہ شامل ہیں اور ان کی روایات میں بھی بنو امیہ کے مقابل

رجات و رجات پوری طرح جملکتے ہیں۔ دوسری صدی ہجری کے تقریباً تمام راوی اور اخباری بنو امیہ کے خلاف ہوں یا نہ ہوں، بنو اثام کے طرفدار ضرور تھے۔ روایت و تاریخ میں یہ جانبداری اور تحصیب بھی بنو امیہ کے خلاف ہی گیا۔ ان تمام روایات و اخبار کا تنقیدی تجزیہ بہر حال یہ بتاتا ہے کہ ان کا معنادہ ہے حصہ موضوع روایات پر تھی ہے جس کا تحقیقت و تاریخ سے کوئی تعلق نہیں (۱۰)۔

دوسری صدی ہجری کے اوپر اور تیسرا صدی ہجری اور بعد کی صدیوں میں تاریخ اسلام کے صدر اول اور اموی عہد کے بارے میں جو کچھ لکھا گیا وہ حوالیات و اخبار کے انھیں راویوں اور اخباریوں کی روایات و میانات پر مشتمل تھا۔ ظاہر ہے کہ ان میں جو اموی خلاف روایات و رجات موجود تھے وہ جوں کے توں تاریخ کے ان مصادر میں در آئے جو ان صدیوں میں لکھے گئے۔ بنیادی طور سے تیسرا صدی اور بعد کی صدیاں جمع و تدوین کے زمانے تھے جب مصنفوں و مورخین نے زیادہ سے زیادہ روایات جمع کرنے کی مسابقت کی اور تخلیل و تجزیہ اور تنقید و تحریص کی کوئی کوشش نہ کی۔ تیسرا صدی کے مشہور مورخین میں محمد بن جریر طبری، یعقوب بن واضح لیتوانی اور احمد بن سعید بلاذری شامل ہیں۔ سورخ الذکر کے یہاں کبھی کبھی شاید یا اموی نقطہ نظر بھی مل جاتا ہے اگرچہ ان کی غالب روایات بھی عرباتی مکتب فکر کی نمائندگی ہیں۔ لیتوانی بلاشک و شبہ شیعی مصنفوں تھے اور امویوں کے دشمن، لبذا ان کی روایات میں اموی خلاف روایات بہت واضح اور نمایاں ہیں، جبکہ اس صدی کے عظیم ترین مصنف طبری بھی عرباتی مکتب کی نمائندگی کرتے ہیں اور اکثر ویژہ امویوں کے خلاف وہ تمام روایات نقل کرتے ہیں جو حوالیات کے متعصب راویوں اور اخباریوں کی روایات کا طرز امتیاز تھے۔

ان مصنفوں تاریخ کو مورخین کہنا ہی صحیح نہیں جیسا کہ زیادہ تر مستشرقین اور جدید مورخین کا خیال ہے۔ وہ زیادہ سے زیادہ جامعین روایات و تلقین اخبار تھے اور ان کا اصل کام روایات و اخبار کو زیادہ سے زیادہ جمع کرنا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ تکاکہ ان کی کتابوں میں رطب و یابس، صحیح و غلط اور تاریخی و موضوعی روایات کا انتباہ لگ گیا۔ ان جامعین روایات نے اپنے جوش جمع و تدوین میں بحث و نظر اور تنقید و تجزیہ کرنے کی قطبی کوشش نہیں کی۔ وہ اپنی رائے و تہذیب کا بہت ہی شذوذ نادر اظہار کرتے ہیں اور وہ بھی بہت ذمکر چھپے اندراز و انجوں میں۔ الیس یہ ہے کہ وہ جن روایات کو اپنے علم و یقین کے مطابق غلط اور موضوع بحثتے ہیں ان کو بھی اپنے جوش جمع و استقصاء میں بیان کر دیتے ہیں۔ اسی صورت میں ظاہر ہے کہ وہ تمام اخبار و روایات جو بنو امیہ اور ان کی حکومت کے خلاف عرباتی انصار میں گردش کر رہی تھیں اور تاریخ و علم

کی دنیا میں سکر رائجِ الوقت تھیں تاریخ کے مسلم حفاظت و اوقاعات کی حیثیت سے قول عام و خاص کی مصدقہ نہیں (۱۱)۔

مدتِ جدید تک مسلمانوں میں تاریخ کا صحیح ذوق نہیں پیدا ہوا۔ وہ محض واقعات کی کھتوںی کو تاریخ سمجھتے رہے۔ حالانکہ واقعات تو لیکی اور چیز ہے اور تاریخ تو لیکی اور چیز۔ تاریخی شعور اور تقدیدی تجزیہ کی بہکی پھسلی لہریں تو تیری صدی ہجری کے بعد سے تاریخی بیانات کے میں السطور ملنی اور نظر آئی شروع ہو گئی تھیں مگر تجزیہ و تحلیل پر ترقی تاریخی فہمی کا عمل بہت بعد میں شروع ہوا۔ مشہور فلسفی سوراخ علامہ ابن خلدون نے قلفہ تاریخ پر عظیم الشان مقدمہ لکھا اور تاریخ کے ظاہری اور باطنی عوامل کی کار فرمائی کو باجگرد کرتے ہوئے پہلی بار مسلمانوں کو اس حقیقت سے آگاہ کیا کہ ظاہری و اوقاعات و حقائق اصل تاریخ نہیں ہوتے بلکہ اصل تاریخ سازی وہ حرکات و عوامل کرتے ہیں جو ان ظاہری و اوقاعات و حقائق کو جنم دیتے اور ان کی تشكیل کرتے ہیں اور جب تک ان اندر ورنی حرکات و عوامل کا صحیح تجزیہ نہ کیا جائے اصلی تاریخ سے روشنایی ناممکن ہے (۱۲) مگر یہ کتنی عبرت انگیز حقیقت ہے کہ علامہ ابن خلدون نے جب خود تاریخِ اسلام لکھی تو محض واقعات کی کھتوںی کر کے رہ گئے اور ان کے تجزیہ و تحلیل اور تقدید و بحث سے قادر رہے۔ ان کے قصور و عجز کا ایک سبب تو یہ تھا کہ انہوں نے اپنے مطالعہ تاریخ و نگارش میں اپنے وضع کر دے اصولوں کو نہیں برداشت اس کا اصلی سبب یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ صدیوں کی تعلیم کر دے طرز نگارش یعنی واقعات کی کھتوںی سے اپنادا من نہیں پہنچا سکے اور اسی طرز فرمیب رواۃ رہے۔ پھر بھی ان کے یہاں تقدید و تجزیہ کا عنصر نہ بتا زیادہ پہنچا جاتا ہے اور وہ امویوں کے ساتھ کچھ زیادہ انصاف کرتے ہیں (۱۳)۔ ان کی اور ان جیسے دوسرے تاریخ مورخین کی مشکل یہاں ہے کہ وہ ان اخبار و روایات پر تکمیل و تحریک کرنے پر مجبور ہیں جو ان کے پیشوؤں بالخصوص ابتدائی صدیوں کے روایوں اور اخباریوں نے میراث میں پھوڑے ہیں۔ تاہم اگر وہ تحقیق مزید اور تقدید و تجزیہ سے کام لیتے تو غالباً تاریخِ اسلامی اتنی تاریک اور بنوہاشم و بنو ایسے کے تعلقات اتنے سیاہ نظر نہ آتے۔

تحلیل و تجزیہ اور تقدید پر جتنی مطالعہ تاریخ اور اس کی نگارش کا چلن عہدِ جدید کی پیداوار ہے اور اس میں نقطی برآمدانے کی ضرورت نہیں اگر یہ کہا جائے کہ وہ عصری وین اور علومِ جدیدہ کی عطا ہے۔ شرق میں ابھی تک قدیم مطالعہ تاریخ و نگارش مقبول و محبوب ہے اور ابھی تک قدیم اور روایتی طقوں میں تاریخ نویسی کا مطلب ہے واقعات کی کھتوںی۔ ظاہر ہے کہ ایسی صورت میں صحیح مطالعہ ہو سکتا

ہے اور نہ صحیح نہارش۔ مغرب اور جدید دنیا میں فنِ تاریخ نویسی نے بہت ترقی کی ہے اور ان کے بیہاں تحلیل و تجزیہ اور تقدیم کی بنیاد پر لکھی گئی تاریخ ہی اصلی تاریخ نویسی ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ وہ اپنے دوسرے تعقبات اور افکار کے سبب تاریخ اسلام کے ساتھ وہی سلوک روا رکھتے ہیں جو ہمارے متعصب و جانبدار راویوں اور اخباریوں نے روا رکھا تھا۔ بلکہ بعض اوقات وہ ان سے بھی زیادہ تاروا سلوک کرتے ہیں (۱۲)۔ تاہم یہ بھی حقیقت ہے کہ ان کے بعض منصف مزاج مورخین نے بنو اہل بنو ایمیہ کی تاریخی رقبات و عداوت سے متعلق روایات اور تصویں کو شنک و شبہ کی نگاہ سے دیکھا اور کئی ایک نے علایی ان کی تروید و تقدیم کی۔

ادھر عبد جدید میں بعض مورخوں اور مستشرقوں نے ان تعلقات کا صحیح جائزہ لینا شروع کیا ہے اگرچہ وہ ابھی اشاروں کنایوں سے آگے نہیں بڑھا ہے مگر اموی خلافت اور اس کے کارناموں کا حقیقت پسندانہ تجزیہ ان میں سے بعض کے قلم سے نکلا ہے (۱۵)۔ مسلم دنیا میں ایسی کوششیں خال خال ہوئی ہیں۔ ان میں محب الدین خطیب کی بعض کاوشیں خاصی اہم اور انصاف پسندانہ ہیں۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے عرب و عجم کے مصنفوں نے بھی یہ خدمت انجام دی ہے لیکن ان کی تمام تر کوششیں حاشیہ نویسی یا جواب دہی یا مدافعت نگاری سے آگے نہیں بڑھی ہیں (۱۶)۔ صحیح سمت میں قدم نہ اٹھانے کا ایک سبب تو وہی واقعات کی کھتوںی اور تحلیل و تجزیہ اور تقدیم سے عاری تاریخ نویسی کا قدیم و رائج رجحان ہے مگر اس سے کہیں زیادہ اہم اور خطرناک ان کے متعصبانہ رجحانات اور جانبدارانہ خیالات ہیں۔

اس سلسلہ میں سب سے واضح اور نمایاں رجحان الہمیت بالخصوص خاندان علوی کی بے پناہ و غیر مصنفانہ محبت و عقیدت ہے۔ یہ مبالغہ آمیز عقیدت و محبت مورخوں اور مصنفوں کی نگاہ کو یک رخا اور ان کے نقطہ نظر کو غیر معقول بنادیتی ہے اور وہ حقائق و واقعات کو اپنی رنگ آمیز نگاہوں سے دیکھتے ہیں۔ ایسے تمام مصنفوں و مورخین کا تقریباً یہ عقیدہ ہو چکا ہے کہ الہمیت کا مخالف و حریف بہر حال بر سر باطل تھا اور ان کے مددو حضرات و طبقات بہر کیف بر سر حق تھے۔ وہ یہ سوچ ہی نہیں سکتے کہ حق و باطل کا معیار اسلام کے اصول اور قرآن کریم اور حدیث نبوی کے ضوابط متعین کرتے ہیں اور جو اس کسوٹی پر کھرا ترے وہ ہی بر سر حق ہوتا ہے۔ اس سے زیادہ مشکل یہ بات ان کے لئے ہے کہ مخالفوں اور حریفوں کو جو اتفاق سے اس پورے قضیے میں اموی خلفاء اور بنو ایمیہ کے ابطال تھے خیر و خوبی کا حامل سمجھ سکیں۔ ان کے نزدیک وہ مجموعہ شر و خرابی تھے اور خیر و خوبی سے کلیٹا عاری اور محروم۔

حالاً نکہ کوئی قوم، جماعت یا افراد خیر و خوبی سے بالکل یہ محردم نہیں ہوتے (۱۷)۔

ایک اور درس نتائج کا حامل رجحان ان میں یہ پایا جاتا ہے کہ وہ اپنے زعم و گمان میں بتوہاشم اور بنو امیہ کو روایات و اخبار سے متاثر ہو کر اور بعض صحیح و اقعات کی تقيیم (۱۸) کر کے دو حریف و رقیب گروہوں میں تقسیم کر دیتے ہیں حالانکہ تاریخ نہیں ایسا وقوع پذیر نہیں ہوا تھا۔ یہ صحیح ہے کہ حضرات علی و معاویہ میں سیاسی آدیش بعض وجہ و حالات کے سبب ہوئی۔ یہ بھی صحیح ہے کہ حضرات حسین کے بعض معاویہ کے عہد میں کربلا کا الناک واقعہ پیش آیا اور یہ بھی صحیح ہے کہ حضرات حسین کے بعض فرزندوں اور پوتوں نے حکومت وقت سے لکری اور جام شہادت نوش کیا مگر کیا ان سب واقعات و حادث کی تمام ذمہ داری خلفاء بنو امیہ اور ان کے خاندان کی ہے؟ سلطین و حکمرانوں کو اگر ان کا ذمہ دار بھی قرار دے دیا جائے تو خاندان بنی امیہ اس تمام ظلم و ستم کے لئے کیوں لکر جو ایدہ اور ذمہ دار ہو سکتا ہے؟ اگر ان کی ذمہ داری اور موروازام ہونے کا سبب یہ قرار دیا جائے کہ انہوں نے اپنے خاندانی حکمرانوں کے اقدامات کی حمایت و نصرت کی یا ان کے کمالانہ اقدامات پر بھرمدہ خاموشی اختیار کی اس لئے وہ برابر کے ذمہ دار تھے تو ایک غیر جانبدار مورخ یہ پوچھ سکتا ہے کہ اس ثابت حمایت و نصرت کی بھرم ورنہ کم از کم مجرمانہ خاموشی اور تصدیق و تائید کی مجرم پوری ملتِ اسلامی تھی۔ لہذا سے کیوں موروں الزم قرار نہیں دیا جاتا؟

اس سے زیادہ اہم اور ثابت سوال یہ ہے کہ بنوہاشم کی مختلف شاخوں اور خاندانوں اور افرادوں کے تعلقات اپنے اموی ہم صدر دی سے کیسے رہے تھے؟ عہد جاہلیت علی میں یہ دونوں بطنوں کی شاخوں میں تقسیم ہو چکے تھے اور عہدِ اسلامی میں تو ان کی شاخیں بطنوں بن چکی تھیں۔ بنوہاشم میں علوی خانوادہ کے علاوہ جعفری، عباسی اور حارثی خانوادے وجود میں آچکے تھے اور اسی طرح بنو امیہ میں حکمران بتوابی سفیان کے علاوہ سرداری، عثمانی اور بنور پہجید وغیرہ کے خانوادے کثرت تعداد کے لحاظ سے کافی اہم تھے۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ بنوہاشم اور بنو امیہ دونوں عم زادوں کے خاندان تھے اور ان کے درمیان خون کے رشتہ کے علاوہ مصاہرات و ازواداج اور دسرے سیاسی، تہذیبی اور سماجی تعلقات قائم تھے (۱۹)۔ اگر ہم بطور مثال خاندان علی و ناظمہ کوہی لے لیں تو ثابت تعلقات کی بعض بڑی درخشن مثالیں میں گی۔ حضرت حسن بن علی ”قتنه“ کی ابتداء سے مصالحت و موافقت کے حالی اور آدیش و اختلاف کے مخالف رہے تھے اور بالآخر جب زمام کاران کے ہاتھ میں پورے طور پر آئی تو انہوں نے

خلافت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں میں سوپ دی اور اپنے لئے کنارہ کشی پسند کی۔ کوئی یہ سوچ بھی نہیں سکتا کہ اتحوں نے جان بوجہ کر خلافتِ بنوی کی باگ ڈورتا اہل ہاتھوں میں دے دینے کا ناقلوں معافی جرم کیا ہو گا۔ یقیناً حضرت حسین نے خلافتِ یزید کو تسلیم نہیں کیا اور اس کے نتیجے میں ان کی شہادتِ عظیٰ کا السماں واقع پیش آیا مگر کیا انہوں نے حضرت معاویہ کی خلافت بھی نہیں تسلیم کی تھی اور کیا اس عہد میں وہ خانہ بدشیاً یا عزلت گزیں ہو گئے تھے؟ پھر حضرت علیؑ کے دوسرا فرزندوں حضرت محمد بن الحنفیہ اور عمر بن المغلبیہ کا خلفاء وقت کے ساتھ بالخصوص اور بنو امیہ کے ساتھ بالعلوم کیا روایہ رہا تھا؟ اور ان سے بڑھ کر حضرت حسین کے فرزندوں اور دخزوں نے بالعلوم اور حضرت علی زین العابدین بن حسین نے بالخصوص اپنے اموی عمزادوں کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا تھا؟ صحابی جلیل حضرت عبد اللہ بن عباس اور ان کے والد بزرگوار نیزان کے بھائیوں کے تعلقات خلفاء وقت اور بنو امیہ سے دوستکار تھے یا مخالف تھا؟ جعفری اور عباسی خاندانوں کے دوسرا بزرگوں، مردوں اور عورتوں نے ان تعلقات کو بنالہا تھا یا ان کے ترک پر راضی تھے؟ ان تمام سوالات کے جوابات ہماری انھیں جانبدار اور مستحبانہ مصادر تاریخ اور دوسرے اسلامی آنکھ کے صفات پر بکھرے ہوئے ہیں مگر ہمارے کو تاہمیں اور یک رش مورخوں نے تو ان کا مطالعہ و تجزیہ کیا اور نہ ان کی بنیاد پر قریش کے ان دونوں اہم ترین خاندانوں کے بہرہ گرد جامع تعلقات کا کوئی قابل ذکر مطالعہ پیش کیا۔ ایسا نہیں ہے کہ ان ثابت و خوشنگوار معلومات درویاں پر ان کی نظر نہ پڑی ہو۔ وہ ان کی نگاہ سے گذرے بھی ہوں گے مگر انہوں نے ان کو جان بوجہ کر نظر انہر از کر دیا کہ اس سے ان کے خود ساختہ نظریات و مزاعمت پر زد پڑتی ہے اور ان کی مستحبانہ تاریخ نہادی کو ٹھیس یہو چھتی ہے (۲۰)۔ موجودہ مطالعے میں ہماری کوشش یہ ہے کہ تاریخ کے مختلف ادوار میں بالخصوص اسلامی تاریخ کے صدر اول میں جس کو ہم کلائیکی عہد بھی قرار دے سکتے ہیں بنوہاشم اور بنو امیہ کے روابط و تعلقات کا مسروضی، منصفانہ اور حقیقت پسندانہ جائزہ لیں اور یہ دیکھیں کہ کہاں تک یہ دونوں عمزاد خاندان ایک دوسرے کے حریف و رقیب تھے اور کہاں تک ان کے تعلقات سیاسی، سماجی اور تہذیبی میدانوں میں خوشنگوار و خوش آئند تھے؟

## بنوہاشم و بنو امیہ عہدِ جاہلیت میں

ان دونوں قریشی خاندانوں کے درمیان پاہمی نفرت و عداوت بیان کرنے والوں نے اپنی تماضر توجہ ان دو منافروں پر مرکوز رکھی ہے جو پہلے ہاشم اور امیہ اکبر کے درمیان اور پھر ان کے فرزندان گرامی عبدالمطلب اور حرب کے درمیان ہوئے تھے۔ ان میں سے پہلے منافرہ کا پہل منظر و سبب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ ہاشم اپنی فطری دریادی اور سعادت کے سبب اہل مکہ اور حاجتمند ان شہر کی امداد و امانت کیا کرتے تھے اور ایک پارچہ بکہ کمرہ میں قلعہ پڑا تو انہوں نے اپنی دولت و سعادت سے بہت سے بھوکوں کا پیٹ بھرا۔ ان کے حریف امیہ اکبر کو ان کی دریادی پسندیدہ آئی اور دولتمند والدار ہونے کے باوجود موجود موخر الذ کرنے اہل مکہ اور ضرورت مندوں کی حاجت روائی نہ کی جس کے نتیجہ میں ہاشم بن عبد مناف کو لوگوں کی عبت اور نیک نای ملی اور امیہ کو بدناہی اور نفرت کا واغ اخہانا پڑا۔ امیہ کو اس سے حریز رنج ہوا اور ہاشم سے اور نفرت و عداوت بڑھی۔ چنانچہ ان دونوں کے درمیان مجد و شرف اور فضیلت و عزت کے لئے منافرہ ہوا اور حکم نے فیصلہ ہاشم کے حق میں دیا اور شر اہل منافرہ کے مطابق امیہ کو نہ صرف مالی تادان ادا کرنا پڑا بلکہ وطن سے در بدری اور جلا و طنی کا ذائقہ بھی دس سال کی طویل مدت تک چکھتا پڑا۔ روایات کے مطابق یہ چھلی عداوت تھی جو ان دونوں کے خاندانوں کے درمیان ہمہ کے لئے زہرتاک تعلقات کا نتیجہ بوجی (۲۱)۔

اس سے زیادہ محکم خیز یہ روایت ہے کہ ہاشم اور امیہ جزوں پیدا ہوئے تھے اور پیدائش کے بعد ان کو تکوار سے جدا کیا گیا اور چون تکہ اس عملی تفرقی سے ان کا خون بھا تھا اس لئے وہ دو ای عداوت و نفرت کا سبب بن گیا (۲۲)۔ موجود الذ کر روایت گھر نے والوں نے یہ حقیقت بھی یاد رکھی کہ ہاشم اور امیہ دونوں بھائی نہیں بچا بستیجہ تھے اور ان کے توأم ہونے کا سوال نہیں پیدا ہوا تاچنانچہ بعض سمجھدار راویوں نے امیہ کی جگہ ان کے والد عبد شمس کا نام بھی رکھ دیا ہے (۲۳)۔ بھر حال یہ دونوں روایتیں محکم خیز حد تک موضوع ہیں اور ان کے قبول کرنے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ اسی طرح منافرہ والی روایت بھی قابل قبول نہیں کیوں کہ وہ مجہول د موضوع ہے۔

دوسرے منافرہ کی کہانی یہ ہے کہ افیسہ ناہی ایک یہودی تاجر عبدالمطلب بن ہاشم کی جوار (پناہ) میں تھا جس کو حرب بن امیہ کے ایجادہ و اشادہ پر ہاشم بن عبد مناف عذری اور صخر بن عامر تمیٰ نے ابن مطر و خراصی کی موجودگی میں قتل کر دیا۔ جب عبدالمطلب ہاشمی نے حرب بن امیہ اموی سے اس قتل نا حق کے خون بہا کا مطالبہ کیا تو موخر الذکر نے انکار کر دیا۔ دونوں نے اس قضیہ کو سمجھانے کے لئے شاہوجہش ہاشمی کو حکم بناتا چاہا مگر ان کے انکار کرنے پر دونوں نے بوعبدی کے مشہور حکم فضیل بن عبد العزیز کو محاکمہ پر د کیا جنہوں نے عبدالمطلب ہاشمی کے حق میں فیصل کر دیا اور اس سے ان دونوں خاندانوں کے مابین عداوت اور گھری ہو گئی (۲۲)۔ چلی تھوڑے روایتوں کی مانند یہ روایت بھی ضعیف و مرجوح ہونے کے سبب ناقابل قبول ہے (۲۵)۔

لیکن اگر تمام روایات کو صحیح حلیم بھی کر لیا جائے تو اس سے کہاں یہ لازم آتا ہے کہ وہ دو ای نفرت و عداوت کا سبب بن گئے تھے اور عارضی کشیدگی اور لحاظی کبیدگی کے مظہر تھے۔ عبد جالیت سے معلوم ہوتا ہے کہ منافرہ عرب سماج کا ایک قابلی دستور تھا جو عقیق قبیلوں، گروہوں اور افرادوں کے درمیان پیش آتا ہی رہتا تھا (۲۶)۔ ملکن ہے کہ اس سے تعلقات میں دراٹ پڑ جاتی ہو مگر وہ عادِ ضی ہوتی تھی کوئی نکدہ دوسرے واقعات و حوالوں اور منافرتوں کے سبب واضح ہونے والی مبینہ دو ای عداوت و نفرت کی نفعی کرتے ہیں جیسا کہ ہم ابھی دیکھیں گے۔

مشہور روایت کے مطابق قریش کے جد ابیر قصیٰ بن کلاب نے بونخراہ سے لٹک کر کہ کرمہ کی سیلات و سرداری حاصل کی تھی اور اپنی زندگی میں وہ پرانی مناسب کے مالک تھے جبکہ بقیر دوسرے مناسب قریش کے دوسرے خاندانوں میں ہے بونقیم، بونعدی، بونخروم، بونبکم اور بونج وغیرہ کو حاصل تھے۔ اپنی وفات کے وقت قصیٰ نے تمام مناسب اپنے فرزند اکبر عبد الدادر کے حوالے کر دئے تھے اور بقیہ تمام فرزندوں بالخصوص عبد مناف کو، جو بنو امیہ اور بنو ہاشم کے دونوں جدیاں اعلیٰ تھے، محروم کر دیا۔ بعد میں بونعبد مناف جب افرادی اور سیاسی و سماجی قوت کے حال بننے تو انہوں نے بونعبد الدادر سے کہ کرمہ کی سیلات میں اپنا حصہ طلب کیا اور ہاشم نے اپنے تین بھائیوں عبد شمس، مطلب اور نو فل کی مدد سے رفاقت اور سماجی کے عہدے حاصل کر لئے (۲۷)۔ اگرچہ یہ روایت بعض وجوہ سے صحیح نہیں ہے جن کا ذکر ہم ذرا دیر میں کریں گے مگر اس سے کہم اکبر ہاشم جو ہاشمی خاندان کے اور عبد شمس جو اموی خاندان کے مورث اعلیٰ تھے کے درمیان محبت والفت کے تعلقات کا اطمینان ہوتا ہے اور نفرت و عداوت کے مبینہ نظریہ کی تردید ہوتی ہے۔

”خبدر کے شرف“ کے مصتف لورقی (م ۲۲۲/۸۵۸) کا یہاں ذکر کردہ بالاروایت سے نیا  
بہتر ورثیح معلوم ہوتا ہے جس کے مطابق قصی بن کلاب نے اپنی وفات کے وقت اپنے پھر مناصب میں  
سے آؤئے آدمی اپنے دو فرزندوں عبد مناف اور عید الدار میں تقسیم کئے تھے اور عبد مناف نے اپنے والد  
ماجد اور برادر بزرگوار کی مانند اپنے تین عہدے۔ رقادہ، سعیہ اور قیادہ۔ اپنے دو فرزندوں عبد شُش اور  
ہاشم کو بوقت وفات یوں دعے تھے کہ بول الذ کر دونوں ہاشم کو اور قیادہ عبد شُش کو عطا کیا تھا (۲۸)۔ لورقی کی  
اس روایت کو تسلیم کرنے سے اکثر مورخین کے اس نظریہ عدالت کی تزوید ہو جاتی ہے جو وہ سیلوات کہ  
کرمہ کے سلسلہ میں ان دونوں خاندانوں کے درمیان قائم تھاتے ہیں (۲۹)۔ کیونکہ اس سے ظاہر ہوتا ہے  
کہ ہاشم اور عبد شُش دونوں اپنے اپنے زمانے میں مکہ کرمہ کے شیوخ خواصوں میں تھے الجہاد ان کے درمیان  
نفرت و عداوت کا سالمی نہیں پیدا ہوا تھا اسی طرح بعض جاذب اور مستحب مورخوں کا نظریہ تفضل  
ہاشم بھی مسترد ہو جاتا ہے (۳۰) کیونکہ کرمہ کی سیاسی اور سماجی قیادت و سیلوات اشرافیہ کے اصولوں پر  
مبنی تھی جن کے مطابق قریش کے تمام شیوخ خواصوں میں پیدا ہوئے اور کسی کو کسی پرانی فویت حاصل  
نہ تھی کہ ایک پوشیدہ حاکم ہو یا ہمارہ باقی حکومہ معاون (۳۱)۔

یہی صورت حال عبد المطلب بن ہاشم ہائی اور حرب بن اموی کے زمانے میں قائم تھی  
کہ اول الذ کر سعیہ و رقادہ کے مالک تھے تو موخر الذ کر قیادہ کے، جوان دونوں کو اپنے بزرگوں سے  
وراثت میں ملے تھے۔ قیادہ کے بارے میں یہ اسر و اشیخ رہنا چاہیے کہ فوجی محاولات میں بالخصوص میدان  
جگ میں قریشی افواج کی سالاری صاحب قیادہ یا قائد کو حاصل ہوتی تھی اور تمام دوسرے قبائلی سردار اور  
قریشی سالار اس کے ماتحت ہوتے تھے جیسا کہ ہم ابھی جگ فیاض اور ابوسفیان بن حرب اموی کی جنگوں  
کے ضمن میں ملاحظہ کریں گے۔

بن عبد مناف کا خاندان اپنے اتحاد و اتفاق، الافت و محبت۔ لئے عبد جاہلی کے علاوہ اسلامی  
عبد میں بھی ممتاز تھا۔ عبد مناف کے چار عظیم فرزندوں۔۔ عبد شُش، ہاشم، مطلب اور نو فل۔۔ کے  
خاندانوں پر یہ عظیم تر خاندان مشتمل تھا جو وقت کے ساتھ افزودی لحاظ سے برابر طاقتور ہوا  
رہا (۳۲)۔ قبائلی دستور کے مطابق ان چاروں خاندانوں کے افراد کے درمیان پاگفت و چاہت کے  
تعلقات استوار تھے۔ یہ ممکن ہے کہ کبھی بشری تھا ضوں سے ان کے خاندانوں یا افراد و ارکان میں  
کسی مسئلہ پر نزاع و اختلاف اور رخص پیدا ہو جاتی ہو سکیں وہ عارضی اور گھر بیو چشمکھ۔۔ ہے زیادہ نہیں: (۳۳)

تمی اور اس سے دوایی اور مستقل عدالت کی بیانیہ تھیں پڑتی تھی دوسرے خاندانوں اور قبیلوں کے مقابلہ میں وہ سب کے سب ایک تحریجات اور مخلص دہم آہنگ کر دین جاتے تھے۔

کتاب الحسن کے ایک حوالہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جب قریش میں پہلا اختلاف بنا میسے اور بنو زہرا کے درمیان ہوا تو پورے بنو عبد مناف نے اپنے خاندان بنو امية کا ساتھ دیا اور بنو زہرا کو کمرہ سے نکلنے کے درپے ہو گئے اور آخر کار حجیم کے ذریعہ محاصلہ سلیمانیہ کیا۔ اسی مأخذ سے مزید معلوم ہوتا ہے کہ خانہ کعبہ کے خزانے سے طلاقی غزالوں کی چوری کے محاصلہ میں بنو امية نے اپنے سیاسی اتحاد "الاعلاف" کا بنوہ شام کے خلاف، جو "المطیعون" کے سیاسی اتحاد سے تعلق رکھتے تھے، ساتھ نہیں دیا تھا (۳۲)۔ عہد بنوی کے قریب کی ایک مثال میں اس احتجاج نے یوں بیان کی ہے کہ ہشام بن ولید نے ابو قریبہ پر دوالبجاز کے پڑاوار میں حلہ کیا۔ موخر الذکر کی ایک دختر عائشہ ابوسفیان میں حرب اموی کی بیوی تھی چنانچہ ابوسفیان اموی کے فرزند یزید نے اپنے نااکانتقام لینے کے لئے بنو عبد مناف کو جمع کیا۔ ابوسفیان اموی کو خبر طی تو انہوں نے خوب بہاپر رساندہ کیا اکھڑ کر کے محاصلہ رخ دفع کیا۔

ان تمام مثالوں میں بنو عبد مناف کو ہم ایک تحریجہ خاندان کی باندرا ایک دوسرے سے واپسی اور ایک دوسرے کے دکھنے میں شریک دیکھتے ہیں۔ آئندہ بھی ان کے اتحاد و اتفاق اور یہ محنت کی متعدد مثالیں آئیں گی جیسے اس مسئلہ پر ایک اور حقیقت کی طرف اشارہ کر دیا جائے کہ بنو عبد مناف کی اس قربت و قرابت کا احساس قریبعین کو تھا۔ امام بخاری کا بیان ہے کہ جب مسلم حدیثیہ کے بعد حضرت ابوسفیان تمدن کے لئے شام کے تو قبیر روم نے ان کو رسول اکرم ﷺ کے نامہ مبارک کے سلسلہ میں طلب کیا۔ اس وقت ابوسفیان نے کہا تھا: "هُوَ أَبْنَى عَمَّى وَلَيْسَ فِي الرَّكْبِ يَوْمَئِذٍ أَحَدٌ مِنْ بَنِي عبد مناف غیرِي" (دہ بیتی محمد ﷺ میرے بنتیجے ہیں اور قادر میں آج میرے سوا اور کوئی بنو عبد مناف کا فرد نہیں ہے۔) رسول اکرم ﷺ کو ان سے قرابت کا کتنا خیال تھا اس کا کچھ اندازہ امام مسلم کی روایت سے ہوتا ہے جس کے مطابق حضرت حسان بن ثابت انصاری نے دفاع اسلام میں قریش کی ہجوکے ساتھ ساتھ ابوسفیان اموی کی بھی تنقیص کرنی چاہی تو آپ نے فرمایا: "وَمَا الْقَرَابَةُ  
مِنْهُ؟" (ان سے میری قرابت کا کیا ہو گا؟) اور آپؐ کی پڑائی پر انہوں نے ابوسفیان کی ہجو نہیں کی (۳۲)۔

عرب کے بیانی دشمنوں میں منادرست کی ایک شریفانہ روایت تھی جو دو افراد بالخصوص تمدن

کے درمیان قائم ہو جاتی تھی اور وہ ایک دوسرے کے ندیم (دوست) اور شریک تجارت کھلاتے تھے۔ محمد بن جبیب بغدادی (م ۸۵۹ / ۷۲۵ھ) نے اپنی دونوں کتابوں میں قریشی مکہ کے اخداون ندیموں کی فہرست دی ہے اور اس میں سرفہرست عبدالمطلب بن ہاشم ہاشمی اور حرب بن امیرہ اموی کو رکھا ہے اور حربہ تشریع کی ہے کہ نفیل بن عبد العزی عدوی کے ذریعہ منافرہ کے زمانے تک وہ دونوں ایک دوسرے کے ندیم رہے اور منافرہ کے بعد جدا ہو گئے اور جنگ فارس سے قبل جب عبدالمطلب ہاشمی کی وفات ہوئی تو حرب بن امیرہ اموی نے عبداللہ بن جدعان ہاشمی سے رشتہ ندیمی استوار کر لیا (۳۵)۔

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس منافرہ کے بعد بھی عبدالمطلب ہاشمی اور حرب اموی کے درمیان تعلقات محبت و صداقت برقرار رہے تھے اور کم از کم اس منافرہ نے ان کے خاندانوں کے تعلقات اور افراد کے رشتہ مودت پر ذرا بھی اثر نہیں ڈالا تھا۔ چنانچہ ۳۷۵ھ میں جب یمن کے حیری بڈشہ سیف ذی یزن نے جبشی افواج کو لکھست دے کر یمن سے نکلا اور وہاں خالص عرب حکومت قائم کی تو اس کو مبارکباد ہے اور عرب سالیت کا اظہار کرنے کے لئے جن قریشی شیوخ تھاوند فوجیات اس کے دو معززدار کان عبدالمطلب ہاشمی اور حرب اموی تھے (۳۶)۔

بنوہاشم اور بنوامیرہ کے ان دونوں شیوخ کے تعلقات، محبت و یہاں گفت کا پہنچ اندازہ ان کے رشتہ صہابرت سے بھی ہوتا ہے۔ روایات سے یہ نہیں معلوم ہوتا کہ ان دونوں خاندانوں کے درمیان ازدواجی تعلقات کی ابتداء کب سے ہوئی مگر غالباً یہ قیاس صحیح ہے کہ اس کے آغاز کا سہر ۱۱ نھیں دونوں بزرگوں کے سر ہے (۳۷)۔ یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ عبدالمطلب ہاشمی نے اپنی چھ دختروں میں سے دو حضرات منیہ اور امام حکم کی شادی با ترتیب حرب اموی کے ایک فرزند حارث اور خاندان عبدمش کے ایک اور رکن کریمین ربعیہ سے کی تھی اور تیسرا دختر امیرہ کی شادی بنوامیرہ کے ایک ملیف جوش بن رناب اموی سے کی تھی (۳۸)۔ یہاں اس امر کی وضاحت ضروری معلوم ہوتی ہے کہ حرب کے قبائلی نظام میں حلفاء اور موالی اسی خاندان / بطن / قبیلہ کے افراد اور کان شار ہوتے تھے جس سے درشتہ "حلف" یا "رشتہ" "ولا" استوار کرتے تھے (۳۹)۔ دختروں کے علاوہ عبدالمطلب ہاشمی نے اپنے ایک فرزند ابوالہبہ ہاشمی کی شادی بنوامیرہ کی ایک دخترام جمل اموی سے کی تھی جو حرب اموی کی دختر اور ابوسفیان بن حرب اموی کی بیٹن تھی (۴۰)۔ یہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ یہ تمام شادیاں اور ازدواجی رشتے منافرہ۔ پہلے اور بعد میں بھی ہمیشہ قائم و دائم رہے اور وقتی رنجشوں اور اختلافوں نے

"محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ"

انھیں کبھی محتاث نہیں کیا۔

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ندیگی اور دوستی، ازدواج و معاہرہ اور مودت والفت کے تعلقات بنا ہاشم اور بن امية کے دوسرا سے افراد میں نہ صرف قائم استوار رہے بلکہ وہ بعض حالات میں مثالی رہے۔ عبدالمطلب ہاشمی کے فرزند عباس ہاشمی نے حرب اموی کے فرزند ابوسفیان اموی سے ندیگی اور دوستی کا رشتہ استوار کیا اور دونوں ایک دوسرے کے تازندگی ندیگی و دوست رہے (۲۱)۔ اس سلسلہ میں ایک دلچسپ روایت یہ ملتی ہے کہ عہدہ جانلی میں کسی وقت عباس بن عبدالمطلب ہاشمی اور ابوسفیان بن حرب اموی تجارت کے لئے یمن گئے تو ایک دن بازار کا کاروبار ایک ندیگی و محتاث تھا اور دوسرائیہ کی رکھواں کرتا اور کھانا پکانا تھا اور دوسرے دن دوسرا (۲۲)۔ یہ ان دونوں کی مستقل محبت و مودت کا پختہ ثبوت ہے۔

ہاشم نبوی کے بعد بھی ان دونوں بزرگانی بنی ہاشم و بنی امية کے تعلقات پہلے کی طرح خونگوار و مضبوط رہے۔ ائن اسحاق وغیرہ متعدد مورخوں اور راویوں کا بیان ہے کہ فتح مکہ کے لئے جب الفوایج نبوی شہر کے باہر ایک دوی میں خیبر زن حمیں اور قریشی مکہ کو مرعوب کرنے کے لئے انھوں نے ہزارہا مشعلیں جلا رکھی حمیں تصورت حال جانے کے لئے حضرات عباس ہاشمی و ابوسفیان اموی ساتھ ساتھ مکہ سے نکل کر خیبر گاہ نبوی میں آئے تھے۔ ان کو آتا دیکھ کر حضرت عمر بن خطاب عدوی نے ان کا تعاقب کیا اور خیبر گاہ نبوی میں پہنچ کر دربار رسالت میں ان دونوں کے کچھ عرض کرنے سے پہلے دشمن خدا ابوسفیان اموی کا سر قلم کرنے کی اجازت مانگی۔ اس پر ترپ کر حضرت عباس ہاشمی نے حضرت عمر عدوی سے کہا تھا کہ ”تم یہ بات محض اس لئے کہ رہے ہو کہ ابوسفیان بن عبد مناف سے تعلق رکھتے ہیں“ حضرت عمر نے جواب دیا تھا کہ ”اللہ کی قسم! جس دن آپ اسلام لائے تھے اس دن مجھے اتنی خوشی ہوئی تھی کہ میرا باپ خطاب بھی اسلام لاتا تو اتنی نہ ہوتی“ (۲۳)۔ اس موقع پر بھی حضرت عباس ہاشمی نے ابوسفیان اموی کو تمحبد خاندان بنی عبد مناف کا فرد قرار دے کر دونوں خاندانوں کے اتحاد و یکگنت اور سالمیت کو واضح کیا تھا۔ تاریخ سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت عباس ہاشمی کی تحریک پر ابوسفیان اموی فتح مکہ کے موقع پر اسلام لائے تھے اور انھیں کی درخواست پر رسول اکرم ﷺ نے حضرت ابوسفیان اموی کے گھر کو دارالامان قرار دیا تھا (۲۴)۔ حضرت ابوسفیان اموی سے دوسرے ہاشمی بزرگوں کے تعلقات کا جائزہ ذر العین میں لیا جائے گا۔

ہاشمی اور اموی خاندانوں میں رشتہ ندیگی اور تعلق دوستی کافی و سیع پیانے پر قائم و دائم نظر آتا ہے۔ نہ کورہ بالاشیوخ و اکابر کے علاوہ یہ واضح ہوتا ہے کہ ابو طالب بن عبدالمطلب ہاشمی نے صافر بن ابی عمر دین امیہ اموی سے ندیم ہونے کا رشتہ قائم کیا تھا اور دونوں ایک دوسرے کے جگہ دوست تھے اور یہ دوستی صافر کی موت تک قائم رہی اور جب ان کی وفات دیا ہو غیر میں ہوئی تو ابو طالب ہاشمی کو اتنا قلق و اندوہ ہوا کہ انہوں نے ایک زبردست مرثیہ کہا جو عربی ادب میں یادگار سمجھا جاتا ہے (۲۵)۔

حرب اموی کے فرزند حارث اموی اور عبدالمطلب ہاشمی کے فرزند اکبر حارث ہاشمی جو ایک دوسرے کے ہنمان ہونے کے علاوہ برا درجہ نسبتی بھی تھے ایک دوسرے کے ندیم اور دوست بھی زندگی بھر رہے اور حارث اموی کی موت کے بعد ہمیں حارث ہاشمی نے عوام بن خویلہ اسدی سے رشتہ مناد مت قائم کیا تھا (۲۶)۔ دوسرے رشتوں میں حضرت عثمان اموی کے متعلق ذکر آتا ہے کہ نہ کورہ بالاحارث بن عبدالمطلب ہاشمی کے ایک فرزند ربعہ ہاشمی ان کے عہدہ چاہلی کے شریک تجارت اور دوست تھے اور ان کی دوستی خلافت عثمانی تک قائم رہی (۲۷)۔ اسی طرح عباس ہاشمی کے ایک اموی دوست عتبہ بن ربیعہ کے فرزند ولید تھے اور ان کی دوستی کا ذکر غزوہ بدر سے قبل حضرت عائشہ بنت عبدالمطلب کے خواب کے بیان کے سلسلہ میں آتا ہے (۲۸)۔ اگر حضرت عباس بن عبدالمطلب ہاشمی ولید بن عتبہ بن عبد شمس کے دوست تھے تو ابو طالب بن عبدالمطلب ہاشمی نے اپنے دوسرے فرزند حضرت عقیل ہاشمی کی شادی، جو حضرت علی ہاشمی سے تقریباً میں سال بڑے تھے، ولید بن عتبہ عبد شمسی / عبیشی کی بیٹی فاطمہ سے کی تھی جو تازندگی قائم رہی (۲۹)۔

ابن سعد کی ایک دلچسپ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عقیل بن ابی طالب ہاشمی نے مالا بادرختر ولید کے انتقال کے بعد ان کی پھوپھی فاطمہ بنت عتبہ بن ربیعہ سے شادی اس شرط پر کی تھی کہ وہ عقیل کے ضامن بن جائیں اور اخراجات کا بار ان کی اہلیہ فاطمہ کے ذمہ رہے گا۔ روایت میں ہے کہ شادی کے بعد حضرت فاطمہ حضرت عقیل سے پوچھا کرتی تھیں کہ عتبہ بن ربیعہ کہاں ہیں؟ غالباً یہ سوال وہ غزوہ بدر میں ان کے قتل کے انجام اخودی کے متعلق پوچھا کرتی تھیں۔ حضرت عقیل عموماً تحمل کا مظاہرہ کرنے مگر ایک دن پر یثان خاطری کے عالم میں انہوں نے جلا کر جواب دیا: ”جب تم دوزخ میں ہوں پھوپھی تو وہ تمہارے دامیں پائیں ہوں گے۔“ فاطمہ بنت عتبہ نے تاراض ہو کر تعلاقات زن و شوئی ختم کرنے کا اعلان کیا اور نکاح فتح کرنے کے لئے حضرت عثمان بن عفان اموی سے رجوع

کیا۔ حضرت عثمان نے یہ معاملہ حضرات عبد اللہ بن عباس ہاشمی اور معاویہ بن ابی سفیان اموی کے پرورد کر دیا۔ اگرچہ اول الذکر شروع میں تفریق و تفسخ کے حق میں تھے مگر موخر الذکر نے فرمایا: ”من بن عبد مناف کے دو بزرگوں کے درمیان رنجش و رخنہ پیدا ہونے نہیں دونگا“ اور پھر دونوں نے زن و شہر کے درمیان صلح کرادی (۵۰)۔

بعد کا واقعہ بظاہر خلافت عثمانی کا معلوم ہوتا ہے مگر غالباً یہ نکاح بھی عبد جامی میں کسی وقت ہوا ہو گا۔ خاندان عبدالمطلب ہاشمی کے ایک اور فرد کی شادی عبد جامی یا عبد نبوی میں کسی وقت بنو امیہ میں ہوئی تھی۔ عبدالمطلب بن ہاشم کے فرزند اکبر حارث ہاشمی کے پوتے حارث بن نوبل ہاشمی نے حضرت ابوسفیان بن حرب اموی کی ایک دختر ہند بنت ابی سفیان اموی سے جوام المونین حضرت ام حبیبہ بنت ابی سفیان اموی کی ہمیشہ تھیں، شادی کی تھی اور ان سے دونوں کی متعدد اولادیں ہوئی تھیں (۵۱)۔ عبد نبوی میں ان دونوں خاندانوں کے ازدواجی تعلقات کا ذکر مزید ذرادر میں پھر آئے گا۔ بنو عبد مناف کے چاروں بیٹوں بالخصوص بنوہاشم اور بنو امیہ کے تعلقات مودت والفت کا ایک پختہ اور شاندار مظاہرہ جگہ فیار (۵۲) میں ہوا تھا۔ متعدد روایات کا اتفاق ہے کہ اس جگہ میں یہو قریش و کنانہ کے اتحاد اور قیس عیلان اور بنو بکر بن عبد مناثہ کے اتحاد کے درمیان بہرپا ہوئی تھی قریش افواج کے قائد و سپہ سالار اعظم حرب بن امیہ اموی تھے اور ان کے زیر کمان قریش کے تمام دوسرے شبیوں خداوات تھے جن میں زیر بن عبدالمطلب ہاشمی اپنے خاندان یا بطن کی قیادت کر رہے تھے اور اسی خاندانی فوج میں رسول اکرم ﷺ جو اس وقت لگ بھگ میں سال کے نوجوان تھے اپنے دوسرے پیچاؤں کے ساتھ شریک تھے۔

اس سلسلہ میں دو لمحپ بیانات ملتے ہیں: ایک یہ کہ حرب بن امیہ اموی بنو عبد مناف کے بھی سالار اعلیٰ تھے اور ان کے ساتھ ان کے تین بھائی سفیان اور ابوسفیان ہجن کا اصل نام عنبر تھا اور ابوالعامش بن امیہ اموی موجود تھے اور وہ اس دن کے بعد اپنی بہادری اور شجاعت کے لئے ”العنابس“ (شیر) کے لقب سے یاد کئے جاتے تھے۔ ایک بازو پر ہیر لشکر عبد اللہ بن جدعان تھی تھے اور دوسرے بازو پر کریز بن ربعہ بن حبیب بن عبد شمس تھے اور حرب بن امیہ اموی سالار اعظم ہونے کے سبب قلب لشکر میں تھے اور ان کے ساتھ ان کا خاندانی پرچم بھی تھا (۵۳)۔ اس سے اہم دوسرا ایمان یہ ہے کہ حضرت عباس بن عبدالمطلب ہاشمی نے اپنی قدیمہ دوستی اور جگری یادانہ کے سبب اپنے آپ کو

”اموی عتابس“ کے ساتھ وابستہ کر لیا تھا اور ان کے ساتھ ان کے شانہ بشند لڑے تھے (۵۳)۔ ان بیانات سے جہاں خاندان بن عبد مناف کے اتحاد و اتفاق کا پتہ ثبوت ملتا ہے وہاں ہاشمی اور اموی بزرگوں کے تعلقات یا گفت و مودت کا بھی اظہار ہوتا ہے۔

حضرت ابوسفیان بن حرب اموی کے بارے میں عام طور پر دانستہ یہ غلط فہمی پھیلائی جاتی رہی ہے کہ انہوں نے مخفی اموی ہونے کے سبب رسول اکرم ﷺ اور اسلام کی سب سے زیادہ مخالفت کی تھی کیونکہ ”بنا میرے اسلام کو بنو هاشم کی قیخ خیال کرتے تھے“ (۵۴)۔ اور اسی وجہ سے انہوں نے غزوہ بدر کے بعد تمام قریشی القدماء جنگ کی قیادت کی تھی (۵۵)۔ حالانکہ اسلام کی تشریف و اشاعت کے سلسلہ میں قبائلی اور خاندانی، تافت و عادات کا حوالہ دینا صحیح نہیں ہے کیونکہ اسلام کے سلسلہ میں قبائلی عصیت کا بالعموم دخل نہیں ہوتا تھا۔ اسلام کی حمایت و مخالفت کرنے والوں نے عموماً اس کے اصولوں اور تعلیمات کو مد نظر رکھ کر اور اپنے دینیاوی مقاصد کی رعایت کی وجہ سے اپنارویہ اپنایا تھا۔ حضرت ابوسفیان اموی کے غزوہ تیوبی کے مقابل قیادت و مکان کرنے کے سلسلہ میں یہ حقیقت یاد رکھنی چاہئے کہ انہوں نے یہ ساری مخالفت اسلام کے خلاف اور قریشی افواج کے سلسلہ قائد اور پہ سالار اعظم کی حیثیت سے کی تھی جس طرح دوسرے قریشیوں بالخصوص ہاشمیوں نے کی تھی۔ اگر قریش کی دوسری طاقت سے نبرد آزمائتے چیزے کہ وہ جنگ فبار میں ہوئے تھے تو قریش کے سالار اعظم ابوسفیان بن حرب اموی اسی طرح قریشی افواج کی کمان کرتے جس طرح انہوں نے مسلمانوں کے خلاف بدر مسعود، احمد اور خندق وغیرہ میں کی تھی۔

جس طرح حضرت معاویہ بن ابی سفیان اموی اپنے حلم و کرم، دادو وہش اور قوی محبت و الفت کے لئے شہرت عام رکھتے ہیں (۵۶) اسی طرح ان کے ولد بزرگوار حضرت ابوسفیان بن حرب اموی خاندان بنی عبد مناف کی محبت و مودت کے لئے مشہور تھے۔ روایات کا اتفاق ہے کہ وہ اپنے خاندان بن عبد مناف بنی هاشم سے بے پنهان محبت رکھتے تھے اور اس کے تمام افراد کے لئے بنا کسی تحفظ و تردید کے نرم گوش اپنے دل میں رکھتے تھے (۵۷)۔ ان کی تائید و تصدیق ان کے طرز عمل اور سلوک سے بھی ہوتی ہے۔

ہجرت تیوبی کے بعد جب رسول اکرم ﷺ نے شام سے واپس ہونے والے قریشی کارروائی کو، جو ابوسفیان اموی کی قیادت میں مکہ مکرمہ و ایسی آرہا تھی و کنا چاہا تو کارروائی کی حفاظت کے لئے ابوسفیان

اموی نے کہ مکرم سے فوج طلب کر لی جو بدر کے قریب یہ یونچ گئی تھی مگر جب قریشی کارروں بحفاظتِ تمام مسلمانوں کے چنگل سے نکل گیا تو قریشی پہ سالار اعظم نے قریشی فوج کے سالاروں کو فوج داہم کر لانے کا حکم دیا تھا (۵۸)۔ اس کی تھیں میں متعدد خاندان مثلاً بنو عدی اور بنو زہرا اور کئی افراد بھی طالبِ بن الپی طالبِ باشی وغیرہ داہم چلے گئے تھے اور دوسرے تمام اکابر قریش داہم کے حق میں تھے مگر ابو جہل مخدوٰی نے عدولِ عکسی کی اور جنگ برپا کرنے کا سبب بنا (۵۹)۔

اس سلسلہ میں ایک دلچسپ روایت اور ملتی ہے جو بنو هاشم اور بنو عبد شمس داہم کے قریبی دوستانہ تعلقات کو واضح کرتی ہے۔ وہ اکابر قریش جو غزہ بدر کے موقع پر جنگ وجدال کے مقابلے تھے اور بلا قتال داہم جانا چاہتے تھے ان میں عتبہ بن ربیعہ عبد شمسی سرفہرست تھے۔ مجلس مشادرت میں جب عتبہ بن ربیعہ نے جنگ سے پہلو گھنی کا مشورہ دیا تو ابو جہل مخدوٰی نے طنز کیا کہ ”شیخ عتبہ نے یہ مشورہ مخفی اس لئے دیا ہے کہ ان کا فرزند محمد (علیہ السلام) ان کے ساتھ ہے اور خود محمد (علیہ السلام) ان کے ساتھ ہے یہیں اور انھیں یہ تائید ہے کہ ان کے فرزند اور سنتجیہ قتل کئے جائیں“ (۶۰)۔ عتبہ بن ربیعہ نے بڑی طبعہ پر اپنی رائے داہم لے لی اور خود مبارزت طلبی اور پھر اس میں جان دے کر اپنی شجاعت کا ثبوت فراہم کیا تھا تاہم اس واقعہ سے یہ حقیقت ظاہر ہوتی ہے کہ بنو عبد شمس اور بنو هاشم کے درمیان جو تعلقاتِ مودت و محبت تھے ان کا پاس نہ صرف ان دونوں خاندانوں کے افراد کو تھا بلکہ قریش کے دوسرے خاندانوں بالخصوص دشمنانِ اسلام کو بھی ان کا پورا احساس تھا۔

عبد جہل میں ابوسفیان بن حرب اموی کو اسلام اور مسلمانوں سے بقیناً و شنی تھی اور اس ضمن میں وہ کسی قسم کی رعایت دینے کے لئے غالباً تیار نہ ہوتے لیکن نہ ہی اختلاف کے باوجود ان کو اپنے اموی اور بنو عبد مناف کے دوسرے رشتہ داروں اور عزیزیوں سے قطعی مجبت تھی اور وہ صدرِ حمی کے تھاضوں کو پورا کرنا خوب جانتے تھے۔ چنانچہ غزہ بدر میں حضرت ابوالعاص بن ریع عبد شمسی نے اپنی جنگی قید سے رہائی کے بعد رسول اکرم ﷺ کی دفتر نیک اختر حضرت زینب کہوں کے جبارہ نکاح میں تھیں مدینہ منورہ داہم سنتجیہ کا وعدہ کر لیا تھا۔ ایضاً وعدہ کرتے ہوئے انہوں نے اپنے بھائی کی مددیں خواہت میں ان کو داہم کرنا چاہا مگر شیوخ و اکابر قریش نے یوں برسر عام بنت رسول ﷺ کی مدینہ روانگی کو اپنی قومی ذلت کے سزاویں جاتا اور اس کے آٹے آئے۔ حضرت ابوسفیان اموی نے اس موقع پر حلم قریش کا مظاہرہ کرتے ہوئے حضرت زینب کو داہم گمر لے جانے پر برادر ابوالعاص کو

راضی کر لیا اور پھر رات کی تاریکی میں خود ان کی روائی کا انتظام کیا اور اپنی حفاظت و مگر انی میں ان کو مکہ مکرمہ کی حدود اور قریشی اکابر کی پیونج سے باہر ہو نچایا کیونکہ ان کو نہ ہمی اور سیاسی اختلاف کے سبب ایک بیٹی سے باپ کی جدائی گوارا نہیں تھی (۶۱)۔

اگرچہ ابوسفیان بن حرب اموی صلی اللہ علیہ وسلم کے موقعہ پر موجود نہ تھے تاہم ان کو اس سے پورا اتفاق تھا۔ اسی طرح جب قریشی کمک نے ہو کمر بن عبد منانہ کے مسلمانوں کے حليف ہو خزانہ پر خدارانہ حملہ سے آنکھ بند کر لی تو ابوسفیان بن حرب اموی نے اس کو ناپسند کیا اور تجدید عہد کے لئے دوڑے دوڑے مدینہ منورہ ہوئے۔ وہاں انہوں نے جن لوگوں سے مشورہ کیا ان میں حضرت علی ہاشمی بھی تھے اور انھیں کے مشورہ پر ابوسفیان اموی نے مسجد نبوی میں معاهدہ صلح کی تجدید کا اعلان قریش کی جانب سے کیا تھا (۶۲)۔ غالباً اسی سفر میں انہوں نے رسول اکرم ﷺ سے کہا تھا کہ ”اگر میں آپ سے جنگ ترک کر دوں تو عرب آپ کو تھاچھوڑ دے گا اور کوئی ترضی نہ کرے گا“۔ اور رسول اکرم ﷺ نے ہس کران کی قصہ دیتی کی تھی (۶۳)۔

حضرت ابوسفیان اموی اور رسول ہاشمی ﷺ کے درمیان تعلقاتِ محبت و یگانگت کی کئی مثالیں پہلے گذر چکی ہیں۔ دو ایک اور مثالیں پیش ہیں جو ابوسفیان اموی کی شرافتِ نفس اور اپنے عمر زادو داماد کے ساتھ محبت و الفت اور تعلق خاطر کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔ جب ابوسفیان اموی کو رسول ہاشمی ﷺ کے ساتھ ان کی دعتر نیک اختر حضرت ام حبیبة اموی کی شادی کی خبر ملی تو انہوں نے اس پر اپنی خوشی کا اظہار کیا اور اپنے داماد کرم کی تعریف و تحسین کی (۶۴)۔ ایک بڑی دلچسپ روایت یہ ملتی ہے کہ حضرت ابوسفیان اموی نے اس نکاح کے بعد کسی وقت رسول اکرم ﷺ سے یہ درخواست کی تھی کہ آپ ان کی دوسری دختر حضرت عزہ بنت ابی سفیان سے شادی کر لیں تاکہ ان کو صاحبہت نبوی کا دہرا شرف مل جائے گر رسول اکرم ﷺ نے اس بنا پر یہ درخواست قبول نہیں فرمائی کہ قانونِ الہی دو بہنوں کے ایک نکاح میں بیک وقت اجتماع کو حرام قرار دھاتا ہے (۶۵)۔

ابن سعد کی روایت ہے کہ حضرت عروہ بن مسعود ثقیقی کے قتل کے بعد ان کے ایک فرزند ابوبلح ثقیقی اور ان کے ایک بھتیجے قارب بن اسود بن مسعود ثقیقی نے اہل طائف کو چھوڑا اور مدینہ منورہ پیونج کر اسلام قبول کر لیا تو رسول اکرم ﷺ نے ان کو عرب دستور کے مطابق کسی سے رشتہ ولا قائم کرنے کا مشورہ دیا۔ جب انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کو اپنا مولیٰ بھیا تو رسول اکرم ﷺ نے ان

سلسلہ کلام کی رعایت سے اس کو سینیں بیان کیا جانا مناسب معلوم ہوتا ہے جیسا کہ عموماً صحابہ سیرت و تاریخ کا معمول ہے۔ ۵۶ / ۱۲۸ء میں رسول اکرم ﷺ نے ایک سری یہ حضرت زید بن حارث کی سر کردگی میں بھیجا جس نے ایک قریشی کاروائی پر تاخت کی اور اس کا مال چھین لیا۔ افرواقاً قائلہ پیچ کر نکل گئے جن میں ابو العاص بن رجیع بھی شامل تھے مگر وہ پھر چھپ کر مدینہ منورہ آئے اور حضرت زینب کے پاس پناہ لی۔ ہاشمی یوی نے اپنے عبد شمشی شوہر کو جوار دینے کا اعلان کیا جس کی رسول اکرم ﷺ کو خبر بھی نہ تھی۔ بعد میں آپ نے مسلمانوں کے مشورہ سے ان کا مال واپس کر دیا۔ ابو العاص نے شرکائے تجارت کو ان کا مال مکہ کر مدد میں پہنچایا اور اسلام قبول کر کے اور بھرت کر کے مدینہ منورہ آبئے۔ رسول اکرم ﷺ نے پرانے نکاح کی بندی پر حضرت زینب ہاشمی اور حضرت ابو العاص عبد شمشی کے تعلقاتِ زن و شوئی بحال کر دئے (۲۹)۔

سلسلہ کلام کی رعایت سے اس کو سینیں بیان کیا جانا مناسب معلوم ہوتا ہے جیسا کہ عموماً صحابہ سیرت و تاریخ کا معمول ہے۔ ۵۶ / ۱۲۸ء میں رسول اکرم ﷺ نے ایک سریہ حضرت زید بن حارث کی سر کردگی میں بھیجا جس نے ایک قریشی کاروائی پر تاخت کی اور اس کا مال چھین لیا۔ افراد قافلہ پیچ کر کنکل گئے جن میں ابو العاص بن رجیح بھی شامل تھے مگر وہ پھر چھپ کر مدینہ منورہ آئے اور حضرت زینب کے پاس پناہ لی۔ ہاشمی یبوی نے اپنے عبد شمشی شوہر کو جوار دینے کا اعلان کیا جس کی رسول اکرم ﷺ کو خبر بھی نہ تھی۔ بعد میں آپ نے مسلمانوں کے مشورہ سے ان کا مال واپس کر دیا۔ ابو العاص نے شرکاء تجارت کو ان کا مال کہ کر مدد میں پہنچایا اور اسلام قبول کر کے اور بھرت کر کے مدینہ منورہ آبے۔ رسول اکرم ﷺ نے پرانے نکاح کی بنیاد پر حضرت زینب ہاشمی اور حضرت ابو العاص عبد شمشی کے تعلقاتِ زن و شوئی بحال کر دئے (۶۹)۔

## عہدِ نبوی میں ہاشمی اور اموی روابط

۶۱۰ء میں بعثت و رسالتِ محمدی کے اعلان و اظہار کے بعد مکہ مکرمہ میں نہ ہی، سیاسی اور سماجی تعلقات کے ایک نئے باب کا آغاز ہوا جس نے عرب کے قدیم دستور حیات کی بساط ہی الٹ دی۔ رسول اکرم ﷺ نے جب باشندگان کو کو بالخصوص اور خلق خدا کو بالعموم اسلام کی دعوت دی تو ابتداء ہی سے آپ کے پیغام کو قبول کرنے والوں نے قبائلی عصوبیت کو راہ کار روزانہ بننے دیا۔ مگر ہمارے بعض غیر مختار مورخین اور متعصب مخالفین بنی اسرائیل یہ پروپیگنڈا کیا کہ بنو امیہ نے اسلام کو بنوہاشم کی فتح خیال کیا اس لئے انہوں نے اس کی سب سے زیادہ مخالفت کی۔ حالانکہ یہ خیال حقیقت اور واقع کے خلاف ہے۔ اسلام کی تبلیغ و کامیابی کی تاریخ کا ایک معروضی مطالعہ بتاتا ہے کہ دوسرے قبائل، عرب اور بطور قریش کی مانند اسلام کے قبول و رد میں بنوہاشم اور بنو امیہ بھی ہمتواؤں اور مخالفوں کی دو جماعتوں میں منقسم تھے۔ اگرچہ رسول اکرم ﷺ کا تعلق بنوہاشم سے تھا تاہم خود آپ کے بعض خاندان والوں نے سخت مخالفت کی تھی اور اکثر نے قبول اسلام سے انکار کیا تھا۔ مخالفوں میں ابو لهب بن عبد المطلب ہاشمی (۷۰) اور ان کے ایک بھتیجے ابوسفیان بن حدیث بن عبد المطلب ہاشمی، جو رسول اکرم ﷺ کے رضاوی بھائی تھے کہ انہوں نے بھی حیله سعدیہ کا کچھ دنوں دو دوہ پیا تھا اور اس رشتہ کی بنا پر آپ سے بہت محبت کرتے رہے تھے، شامل تھے (۷۱)۔ اسلام قبول کرنے سے انکار و احتراز کرنے والوں میں سر فہرست آپ کے مرتب و شفیق چجا ابو طالب ہاشمی تھے (۷۲)۔ متوں آپ کے دوسرے بچاؤں اور بچاؤں اور بھائیوں نے اسلام قبول کرنے سے احتساب کیا تھا اگرچہ قبائلی دستور کے مطابق آپ کی محاफظت و حمایت کی تھی۔ مکہ مکرمہ میں حضرات علی اور جعفر ان چند نفوس قدیسیہ میں تھے جنہوں نے اسلام قبول کیا تھا اور باتی ہاشمیوں نے مدنی عہد میں آپ کے پیغام حق پر کان دھرا تھا (۷۳)۔

جبکہ اسلام اور رسول اکرم ﷺ کی طرف بنو امیہ کے رویہ کا تعلق ہے تو ان میں تین طرح کے لوگ تھے: اسلام کا نداق اڑانے اور استہزا کرنے والے، اسلام کے شدید مخالف اور اسلام کے

شیدائی اور قبول کرنے والے۔ ابو سخیان بن حرب اموی اور دوسرے پیشتر اکابر بنی امسیہ مسیحہ کمین میں شامل تھے (۷۸) جبکہ اسلام کے شدید ترین دشمنوں میں عقبہ بن ابی معیط اموی سر فہرست تھا (۷۵)۔ عقبہ بن ربيعہ، شيبة بن ربيعہ اور دوسرے اکابر بنی عبد شمس کا روایہ ہمدردانہ اور گریز کا تھا (۷۶)۔ جبکہ اسلام کے شیدائیوں میں کئی ممتاز اموی شامل تھے۔

ان میں سر فہرست حضرت عثمان بن عفان اموی تھے جنہوں نے روایات کے مطابق اپنے ہرگز دوست حضرت ابو بکر صدیق تھی کی ترغیب پر ابتدائی میں اسلام قبول کر لیا تھا۔ ان اصحاب نے پہلے بارہ مسلمانوں کی فہرست میں ان کا نام گنیا ہے۔ حضرت عثمان نے قبول اسلام کی پاداش میں اپنے خاندان کی سرزنش بھی کمی تھی اور بچا حکم بن ابی العاص اموی کی تاویب و تعذیب بھی (۷۷)۔ رسول اکرم ﷺ نے ان کی سبقت اسلام، شرافتِ نفس اور اخلاقی کریمانہ کے سبب پہلے اپنی بھخلی و خثر حضرت رقیہ سے ان کی شادی کی۔ یہ شادی آغاز نبوت ہی میں ہوئی تھی کیونکہ حضرت عثمان اموی اپنی بیٹی زوجہ کمرہ کے ساتھ جب شہزادی کو بھرت کر گئے تھے جہاں ان کے ایک فرزند عبد اللہ پیدا ہوئے تھے۔ بعد میں ان دونوں بزرگوں نے مکہ واپس آگئے مددیہ متورہ بھرت کی اور اسلام کی خاطر بڑی قربانیاں دیں (۷۸)۔ غالباً اسلام کے لئے مال خرچ کرنے والوں میں حضرت عثمان غنی اپنا ہائی نہیں رکھتے تھے۔ حضرت رقیہ کی ۴۲۳ھ / ۱۲۲۳ء میں وفات کے بعد رسول اکرم ﷺ نے ان سے اپنی بھخلی و خثر حضرت ام کلثوم کی شادی کر دی تھی اور اسی وجہ سے حضرت موصوف کا لقب ”ذوالنورین“ ہو گیا تھا (۷۹)۔ ۲۳۰ھ / ۱۲۵۰ء میں جب حضرت ام کلثوم کا انتقال ہو گیا تو رسول اکرم ﷺ نے فرمایا تھا کہ ”اگر بیری کوئی اور بیٹی ہوتی اور وہ تاکھدا ہوتی تو اس کو بھی عثمان سے بیاہ دیتا“ (۸۰)۔ حضرت عثمان اموی کے نفاذ و مناقب اور خدمات اسلام سے سیرت و تاریخ کے دفتر کے دفتر بھرے پڑے ہیں۔

دوسرے اموی سائنسیں اولین میں مشہور ترین و عظیم ترین شیخ تھے بن ربيعہ عبد شمشی کے فرزند ولدید حضرت ابو حذیفہ شامل تھے۔ انہوں نے آغاز کارہی میں اپنی الہیہ اور غلام کے ساتھ اسلام تبلی کیا تھا۔ مکہ کمرہ میں اپنے بزرگوں کے ہاتھوں ایذا کیں برداشت کی تھیں اور پھر بھرت کر کے اپنا وطن اپنے ذہب کے لئے چھوڑ دیا تھا (۸۱)۔ یہاں یہ بات دلچسپی سے خالی نہ ہو گی کہ ان کے والد عتبہ اور بچا شيبة کا دریہ اسلام اور رسول اکرم ﷺ کے لئے ہمدردانہ تھا۔ چنانچہ رسول اکرم ﷺ کی دعوت کی وجہ سے جب مکہ کمرہ کے قریش میں بے چینی بڑھی اور ان کے ضبط کا پیانہ چھکلنے ہی والا تھا تو انہوں

نے عتبہ بن ربیعہ کو اپنا نمائندہ چتا تاکہ وہ رسول اکرم ﷺ کو سمجھا بجھا کر روا راست پر لے آئیں۔ بارگاہ نبوی میں عتبہ نے یہو چکر آپ کو قریش کا پیغام سنایا تو آپ نے شیخ مکہ کو آیات قرآنی سنائیں۔ عتبہ ان کو سن کر ششدرو حیران رہ گئے اور عالمِ حیرانی میں واپس مجلس قریش میں آئے اور ان کو مشورہ دیا کہ ”وَهُوَ مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ“ کو ان کے حال پر چھوڑ دیں۔ اگر وہ عربوں کے ہاتھوں بارے گئے تو قریش کی مراد برآئے گی اور اگر وہ قریش پر غالب آگئے تو یہ ان عتی کا بھلا اور قوی فائدہ ہو گا۔ قریش کے سخت کوشوں نے ان کی پات نہیں مانی اور ان کو نرم روی نیز اقرباً فوازی کا طعنہ دیا (۸۲)۔ یہاں یہ ذکر کرنا بھی مناسب ہو گا کہ جب ۹ نبوی / ۱۹ میں رسول اکرم ﷺ طائف کے سفر سے زخمی دل اور زخمی جسم کے ساتھ واپس آئے تو مکہ کرمرد کے قریب انھیں عتبہ و شیبہ کے باغ میں پناہ ملی۔ دونوں عبدِ شفیٰ / اموی چھاؤں نے اپنے ہاشمی اہلِ نعم کی حالتِ زار و نزار دیکھ کر ان کی تالیفِ قلب اور پاسداری کے لئے اپنے ایک نصرانی غلام عداس کے ہاتھوں انگور کے خوشے بیسیجے جو آپ نے قبول فرمائے۔ اختلافِ مسلک و مذاہب کے باوجود ان اموی بزرگوں نے اپنے ہاشمی عزیز کے ساتھ مہرو محبت کا سلوک کیا تھا جو ان کی شریعتِ فرشت اور صدرِ حجی کا ثبوت تھا۔ ایک روایت میں یہ بھی مذکور ہے کہ طائف سے واپسی کے بعد جب ابو جہل مخدومی نے آپ کو دیکھا تو اس نے بن عبد مناف پر ٹھڑکیا: ”کیا یہ تمہارے نبی ہیں؟“ اس پر عتبہ کی رگبِ حیثت پھر ک اٹھی اور اس نے کہا: ”کون کی چیز مانع ہے کہ ہم میں نبی یا بادشاہ نہ ہوں۔“ جب اس کی خبر رسول اکرم ﷺ کو ہوئی تو آپ عتبہ کے پاس یہو نفع اور آپ نے فرمایا ”تمہاری یہ حیثت خاندانی تھی حیثت برائے الہمانہ تھی“ (۸۳)۔

قریش مکہ کے ایک عظیم ترین سردار و سید ابو الحجہ سعید بن العاص اموی تھے جو اسلام کے نرم و مخالف تھے۔ ان کے دو فرزندوں حضرات خالد بن سعید اور عمرو بن سعید نے اسلام قبول کرنے کا شرف ابتدائے دعوت نبوی میں پایا تھا اور مکہ کرمرد میں اپنے والد کے ہاتھوں سخت ایڈا میں برداشت کی تھیں اور پھر کسی طرح گلوغلاصی حاصل کر کے پہلے جسٹس کو بھرت کی تھی اور مدتوں وہاں قیام کرنے کے بعد ۲۹ میں مدینہ منورہ پہنچتے (۸۴)۔ ہمارے تأخذ میں اگرچہ تصریح نہیں ملتی لیکن اس کا امکان ہے کہ بعض اور امویوں نے بھی اسی عہد میں اسلام قبول کیا ہو۔ پیشتر امویوں نے ہاشمیوں اور دوسرا قریشیوں کی مانند فتح مکہ کے دن اسلام قبول کیا تھا (۸۵)۔

صلحِ حدیبیہ اور فتح مکہ (۶/۲۲۸ اور ۸/۲۳۰ کے درمیان) جن اہم ترین قریشیوں

نے اسلام قبول کیا تھا ان میں ابوسفیان بن حرب اموی کے دو نامور فرزند حضرات یزید اموی اور معاویہ اموی بھی شامل تھے (۸۶) اگرچہ زیادہ تر شہرت بھی ہے کہ ان دونوں نے بھی فتح کمکے دورانِ اسلام کی رہا اختیار کی تھی (۸۷)۔ مگر اس زمانے کی ایک نمائندہ مثل دھمنِ اسلام و رسول عقبہ بن ابی معیط اموی کی بہادر و ذلت حضرت ام کلثوم کی ہے جنہوں نے اس دوران سے صرف اسلام قبول کیا بلکہ جرأۃ ایمان کا ثبوت وے کرتی تھا بعترت کر کے مدینہ پر پہنچیں اور تعریف و تحسینِ الہی کی مستحق بنتیں (۸۸)۔

ہمارے بعض اموی مختلف مصنفوں اور مورخوں نے "طلقاء کمکے" کے اسلام قبول کرنے کے سلسلہ میں ان کی نیتِ دایمان پر حرفِ گیری کی ہے اور اس کو غیر خالص اسلام یا دایمان برائے نام قرار دینے کی کوشش کی ہے (۸۹) مگر ان کی نکتہ چینی صحیح نہیں ہے۔ وہ جب مسلمان ہوئے تو ان کا اسلام خالص، ایمانِ محکم اور اخلاص کامل تھا (۹۰)۔ وہ منافق نہیں تھے کیونکہ حدیث و تاریخ کی تمام روایات کا اتفاق ہے کہ مہاجرین میں سے کوئی منافق نہیں تھا (۹۱)۔ پھر ان کے ایمان خالص کے پختہ ثبوت ملتے ہیں۔ جنگِ اطاس اور حاصرہ طائف میں حضرت ابوسفیان بن حرب اموی کی ایک آنکھ تیر سے شہید ہوئی تھی اور دوسرا جنگِ یرمونک میں (۹۲)۔ ان مصرکوں میں متعدد اموی بزرگوں اور جوانوں نے شاندار کارناٹے انجام دئے تھے۔ ان میں بنو امیہ، بنو عبد شمس کے خاندانوں کے اصل اموی مردانہ کار بھی شامل تھے اور ان کے اسدی حلقاء کرام وغیرہ بھی۔ موالي بنی امية بھی اسلام کی شاندار فوجی خدمات انجام دینے میں کسی سے پیچھے نہیں رہے تھے (۹۳)۔

اسلامی ریاست و حکومت کی انتظامی خدمات انجام دینے میں بنو امیہ نے عہدِ نبوی میں کسی طبقہ یا قبلہ سے پیچھے رہا پسند نہیں کیا تھا۔ یہ دخیر القرون تھا جب دین و حکومت توأم تھے اور سیاسی و انتظامی خدمت بھی دینی خدمت تھی۔ خالص دینی خدمت، جس میں کوئی دنیاوی شاہزاد بھی نہ تھا، بنو امیہ کے ایک دوستاز افراد نے انجام دی تھی۔ ان خدمات کی روایات جہاں بنو امیہ کے ایمان خالص، ہبہ رسول اور قادری اسلام کا ثبوت فراہم کرتی ہیں وہاں ان پر رسول اکرم ﷺ کے اعتقاد و اعتبار کا بھی اعلان و ائمہ کرتی ہیں۔ خالص دینی خدمت و تھی الہی اور قرآن کریم کی کتابت تھی۔ مکہ مکرمہ میں جن اکابر صحابے نے کتبت و تھی کی خدمت انجام دی تھی ان میں حضرت عثمان بن عفان اموی کا نام نہیں کافی ممتاز نظر آتا ہے۔ ان کے علاوہ دوسرے کتابیں رسول ﷺ میں بنو امیہ کے متعدد صحابہ کرام ہیں خالد بن سعید اموی، عمرو بن سعید اموی، معاویہ بن ابی سفیان اموی اور ان کے برادر بزرگ یزید بن ابی سفیان

اموی اور بعض رولیات کے مطابق اول الذکر دو سعیدی صحابہ کے دو اور بھائیوں سعید بن سعید بن العاص اموی، ابان بن سعید اموی اور ابوسفیان بن حرب اموی شامل تھے۔ ان میں سے اکثر کے بارے میں یہ تصریح آتی ہے کہ انہوں نے قرآن کریم اور رسول اکرم ﷺ کے نامہ مبارک کی کتابت کی تھی (۹۲) مگر حضرت معاویہ بن ابی سفیان اموی کے بارے میں روایات کا تقریباً اتفاق ہے کہ وہ قولِ اسلام کے بعد بارگاہ نبوی میں سب سے زیادہ موجود رہنے والے اور مستقل (الزمیر) کا سب رسول تھے اور ہر قسم کے نامے لکھتے تھے (۹۵)۔

ان کے بارے میں ایک بڑی دلچسپ اور اہم روایت آتی ہے جس سے نگاہِ رسلتیاب ﷺ میں ان کی قدر و منزلت اور اعتبار و فتحار کا اندازہ ہوتا ہے۔ ایک بار رسول اکرم ﷺ نے کسی اہم محاملہ کی کتابت کے لئے حضرت عبد اللہ بن عباس ہاشمی کے ذریعہ حضرت معاویہ اموی کو ان کے گھر سے طلب کیا۔ موصوف اس وقت کھانا کھا رہے تھے اس لئے کھانا ختم کرنے کے بعد آنے کا وعدہ کر لیا۔ رسول اکرم ﷺ نے کچھ دیر انتظار کرنے کے بعد دوبارہ حضرت ہنی عباس ہاشمی کو ان کے گھر بھیجا مگر صحابی موصوف ابھی لذت کام وہن کے دلچسپ کام سے فارغ نہ ہوئے تھے۔ تاہم رسول اکرم ﷺ نے سارا ماجرہ اگر کہہ سنا یا اور آپ نے ان کو دعا دی کہ ”اس کا پیش کبھی نہ بھرے۔“ حضرت معاویہ بعد میں فرمایا کرتے تھے کہ ”مجھے دعائے رسول اللہ گئی ہے“ کیونکہ وہ دن میں کئی بار خوش خواری کا مظاہرہ کیا کرتے تھے (۹۶)۔ روایت میں اگرچہ اس کا اظہار نہیں کہ جنابِ رسلتیاب ﷺ نے پھر کسی اور سے کتابت کی خدمت لی تھی مگر آپ کی سنت سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ خدمت حضرت معاویہ ہی سے لی گئی ہو گی اور نہ آپ اتنا انتظام ادا کرنے فرماتے۔

ای طرح ایک دوسری دینی خدمت یعنی فتویٰ دینی اور دینی احکام بتانے کا مجالہ عہد نبوی میں جن صحابہ کرام کو تواریخ ایگیا تھا ان میں حضرت عثمان بن عفان اموی اور حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی شامل تھے (۹۷)۔ یہ دلچسپ بات ہے کہ موخر الذکر ہاشمی بزرگ کے علاوہ کاتبین رسول میں اور کوئی ہاشمی شامل نہ تھا جبکہ بعوامیہ کے متعدد حضرات اس خدمت سے مشرف ہوئے تھے۔

فوجی سالاری کے لئے رسول اکرم ﷺ نے بنو ہاشم میں سے حزہ بن عبد المطلب ہاشمی، عبیدہ بن حارث ہاشمی اور علی بن ابی طالب ہاشمی وغیرہ کو منتخب فرمایا جبکہ بعوامیہ میں سے حضرت خالد بن سعید اموی، ان کے ایک بھائی، ابوسفیان بن حرب اموی اور بعض دوسرے امویوں کو چنایا تھا (۹۸)۔

مدینہ منورہ سے اپنی فیر حاضری کے زمانے میں خلافت و نیکو نبھوی او اکرنے کے لئے آپ نے اپنے موٹی حضرت زید بن حارثہ کو تو ایک آدھ بار منتخب کیا مگر کسی ہاشمی کے پسروں پر سعادت نہیں کی اور جکب تجوک کے زمانے میں حضرت علی ہاشمی کو مدینہ منورہ میں اپنا جائشیں عطا ہی تو صرف خانلوہ رسالت کے لئے، مدینہ منورہ اور مسجدِ مسلمہ کی سر برائی کے لئے حضرت محمد بن مسلمہ انصاری کو مقرر فرمایا تھا (۹۹)۔ جبکہ بنو ایمیہ میں سے حضرت عثمان بن عفان اموی کو دودو غزوہات کے موقع پر نیلت رسول کا شرف بخشنا تھا: اول ۳۴ھ / ۶۲۶ء میں غزہ وہ ذہار کے موقع پر اور دو تمہ ۵۵ھ / ۶۲۷ء میں غزوہات الرقاع کے موقع پر (۱۰۰)۔ البتہ بعض دوسرے حضرات کو اس سعادت سے مشرف ہونے کا زیادہ موقع طاقتہ۔ حضرت عثمان اموی کو یہ سعادت بھی حاصل ہے کہ ملکہ حدیبیہ کے موقع پر انہوں نے رسول اکرم ﷺ کے سفر خاص کی حیثیت سے خدمت انجام دی تھی اور ان کی شہادت کی افواہ عام ہو جانے پر رسول اکرم ﷺ نے اپنے دستی مبارک کو ان کا ہاتھ قرار دے کر تمام مسلمانوں سے جال شماری کی بیعت لی تھی جس کو قرآن کریم میں زبان اللہ سے "بیحکم رضوان" کہا گیا ہے (۱۰۱)۔

اسلامی ریاست کی تبلیغ اور نبوی حکومت کے انتقام و انصرام کے لئے رسول اکرم ﷺ نے چیس ولایات کے لئے کل بیس ولی اگورز مقرر فرمائے تھے (۱۰۲) جن میں سے واحد ہاشمی ولی حضرت حارث بن قول تھے جن کو آنکتاب ﷺ نے جده کا گورز مقرر فرمایا تھا (۱۰۳) جبکہ ان کے مقابل بنو ایمیہ کے سات افراد اور ایک طیب بنی ایمیہ کو اس سعادت سے مشرف کیا تھا۔ اموی ولادہ میں سرفہرست حضرت عتاب بن اسید اموی تھے جن کو بلڈ این اور فہر اللہ - مکہ کرمہ - کا ولی مقرر کیا تھا۔ صحابی موصوف کے بارے میں دو اہم باتیں ملاحظہ کے قابل ہیں: اول یہ کہ وہ اخوارہ نہیں برس کے نوجوان تھے جب ان کو اس کام کے لئے منتخب کیا گیا تھا، دو میں کہ وہ جدید الاسلام تھے اور انہوں نے فتح مکہ کے دن ہی اسلام قبول کیا تھا۔ مثمر، تحریک کار اور قدیم الاسلام صحابہ کرام کی موجودگی میں ان کا انتخاب خاصی اہمیت کا حامل ہے جو ان کی صلاحیتوں کے اعتراف نبوی کامنزوف ہے (۱۰۴)۔

دوسرے اموی والیوں میں خاندان سعیدی کے چار بیان مور فرزندوں کو اہم ولایات کی انتظامی ذمہ داری سونپی گئی تھی۔ ان میں سے حضرت عمر بن سعید اموی کو دبوی القری کا، ان کے برادر بزرگ عبد اللہ (حکم) بن سعید اموی کو قری عربیہ کا، اپان میں سعید اموی کو بحرین کا اور خالد بن سعید اموی کو صنعاہ یمن کا اولی مقرر کیا گیا تھا۔ ولی جس پر بات ہے کہ ان میں سے پیشتر بیک وقت اپنے کار منصی انجام

دے رہے تھے۔ ان میں سے دو بزرگ قدیم الاسلام تھے تو دو دوسرے یعنی حضرات عبد اللہ اور ابیان نبیت جدید الاسلام تھے (۱۰۵)۔ حضرت یزید بن ابوسفیان اموی غالباً پہلے اموی گورنر تھے جو عہد نبوی میں مقرر ہوئے تھے کیونکہ ان کے بارے میں صراحت آتی ہے کہ وہ تمام کی فتح کے بعد اس کے والی بناۓ گئے تھے (۱۰۶)۔ ان کے ولیب محترم حضرت ابوسفیان بن حرب اموی کو رسول اکرم ﷺ نے جوشی میں کا گورنر بنایا تھا (۱۰۷) اور جب وفات نبوی کے قریب انہوں نے مدینہ منورہ والیں آنچاہا تو ان کی جائشی کے لئے ان کے ایک طیف حضرت سعید بن قشیب ازدی کو منتخب کیا گیا تھا (۱۰۸)۔ اگرچہ ایک اور سعیدی فرزند حضرت سعید بن سعید بن العاص اموی کا ولاد نبوی کے طبق سے تعلق رکھتا ہم وہ بھی نبوی انتظامیہ کے ایک اہم کارکن تھے کہ ان کو طائف کے بازار کا گمراں اور سربراہ طیابیا گیا تھا (۱۰۹)۔

یہاں یہ کہنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اموی والیوں اور کارکنوں کی تقریبی کی بنیادی وجہ ان کی لیاقت و صلاحیت اور اسلام و رسول اکرم ﷺ کے لئے اخلاص و وفاداری کا جذبہ تھا اور اس میں کسی طور پر اقرباء پروری اور اعزہ فوازی کا شائستہ نہ تھا تاہم وہ رسول ہاشمی سے اموی خدام و کارکنان ریاست کی قربت اور تعلق کا ضروری ثبوت فراہم کرتی ہے۔

رسول اکرم ﷺ نے مرکزی عاملین صدقات کا ایک مکمل نظام قائم کیا تھا جس کے کارکنوں کا فرضی تمثیل یہ تھا کہ وہ ریاستِ اسلامی کے مختلف گوشوں سے سرکاری حاصل اور صدقات دصول کریں (۱۱۰)۔ ان نبوی عاملین صدقات میں حضرت ولید بن عقبہ اموی بعض وجوہ سے خاص اہمیت کے حامل ہیں۔ ان کو رسول اکرم ﷺ نے قبیلہ بنو المظلق سے صدقات دصول کرنے کے لئے مقرر کیا تھا مگر وہ قبیلہ نہ کوہہ بالا کے غیر رواجی طرز عمل سے خوفزدہ ہو کر والیں مدینہ منورہ لوٹ آئے اور رسول اکرم ﷺ سے سارا ماجرا کہہ سنایا۔ جب رسالتاب ﷺ نے بنو مظلق کی سرکوبی کے لئے ایک لشکر بھیجا چاہا تو قبیلہ کے سردار اور دوسرے نمائندوں نے حاضر خدمت ہو کر اپنی بات کی۔ بعد میں اس واقعہ کے ضمن میں سورہ مجارات کی آیت کریمہ، ۱۰، ہازل ہوئی۔

عام غیرین اور سور حسن نے اس کا مصدق حضرت ولید بن عقبہ اموی کو قرار دیا اور ان پر فاسد ہونے کا اتهام لگایا۔ لیکن زبان رسالتاب ﷺ نے ایسی کسی طمعت زنی کی حمایت نہیں کی بلکہ ظاہر ایسا ہوتا ہے کہ آپ نے حضرت ولید پر پورے اعتماد کا اکھہر کیا تھا اور اگرچہ بنو مظلق کے لئے ان کا

پندیدہ عامل صدقات مقرر کر دیا تھا اہم طبری وغیرہ کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بعد میں حضرت ولید بن عقبہ اموی کو قضاۓ کے نصف قبلیہ کا عامل مقرر فرمایا تھا۔ حضرت ولید بن عقبہ اموی کے خلاف غیر محتلا مفسروں، تنصب راویوں اور جانبدار مورخوں نے ایک طوپان طعن و تشنیج پر پا کیا ہے لیکن وہ تمام روایات تکسر غلط ہیں اور ان کی تحلیل و تقدیم میں کہیں اور کر چکا ہوں۔ حضرت ولید کی عالی علمی، ایمانداری اور دیانتداری کا سب سے بڑا واقعیتی ثبوت یہ ہے کہ خلفاءٰ ملائش۔ حضرات ابو بکر صدیق، عمر فاروق، عثمان غنی۔۔۔ کے زمانے میں ان کو برادر صدقات کی وصولیابی کا فرض سونپا گیا اور حضرت عمر فاروق کے عہد مبارک میں تو ان کے فرضی منصبی میں گرفتار اضافہ کیا گیا۔ اگرچہ غافل ہٹانی میں ان پر جواز امراضی کی گئی اور جس طرح ان کی کردار کشی کی گئی وہ ہمارے موضوع سے فارق ہے تاہم یہ کہے بغیر چارہ نہیں کہ صحابی موصوف کے خلاف ان کے دشمنوں نے سازش کی تھی جس کا وہ فیکار ہو گئے تھے ورنہ امام رازی کے بقول وہ صحابی جلیل تھے اور ان کا دامن ان مفروضہ جرائم سے بکریا ک تھا (۱۱۱)۔

اسی حکم میں ایک دوسرے اموی عاملی صدقات حضرت معاویہ بن ابی سفیان کا ذکر کرتا ضروری معلوم ہوتا ہے جن کو رسول اکرم ﷺ نے ۶۳۰-۳۱ / ۲۹ میں حضرت واکل بن مجرکندی کے ساتھ اقبال (لوک) حضرت موت سے صدقات وصول کرنے کے لئے بھجا تھا اور انہوں نے بحسن و خوبی اپنا فرضی منصبی انجام دیا تھا (۱۱۲)۔ ان دونوں مثالوں سے رسول اکرم ﷺ کے ملی نعم و نعمت میں اموی صحابہ کرام کی شمولیت و خدمت کا اندرازہ ہوتا ہے اور ان کی خدمات کا اعتراف ملتا ہے۔ مالی انتظامیہ سے متعلق وہ اموی بزرگوں کے نام ملتے ہیں۔ ان میں سے حضرت عتاب بن اسید اموی طائف میں واقع قریش کے باغات کی پیداوار کے افسر تھمینہ (خارص) تھے اور دوسرے حضرت عمرو بن سعید اپنے علاقہ کے افسر تھمینہ مقرر ہوئے تھے (۱۱۳)۔

رسول اکرم ﷺ نے اسلامی اصول و شریعت اور قرآن کریم کی تعلیم و تدریس کے لئے بندوق صحابہ کرام کو مقرر فرمایا تھا۔ ان میں متعدد اموی صحابہ کرام بھی شامل تھے۔ ان کے سر خلیل حضرت سالم تھے جو حضرت ابو حذیفہ بن عتبہ بن ربیعہ بھی کے سوی تھے۔ بھرتو مدینہ کے بعد انہوں نے رسول اکرم ﷺ کی تحریف آوری سے قبل مدینی مسلمانوں کے ایک طبقہ کی المسما نماز کافریفہ بھی انہیم ریات کا تھا اور رسول اکرم ﷺ نے جن چند معلمین و مدرسین سے قرآن کریم سیکھنے کی بدایت فرمائی

تحتی ان میں بھی حضرت سالم کا نام نہی سرفہرست نظر آتا ہے (۱۱۳)۔

ان کے علاوہ خاص اموی معلوموں میں حضرت عبد اللہ بن سعید کے بارے میں تصریح ہلتی ہے کہ ان کو بارگاہ و رسالت سے مدینہ منورہ میں قرآن کریم اور کتابت کی تعلیم دینے کے لئے مقرر کیا گیا تھا (۱۱۵)۔ دوسرے اموی معلوموں، مبلغوں اور مدرسون میں حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے علاوہ خاندانِ سعیدی کے تین اور نامور فرزندوں سے۔ حضرات خالد بن سعید، عمرو بن سعید اور ابیان بن سعید۔ کے اسمائے گرامی بھی شامل ہیں (۱۱۶)۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بارے میں بعض روایات میں یہ بھی آیا ہے کہ وہ جمعہ کے دن رسول اکرم ﷺ کے سامنے اذان دیا کرتے تھے یا ایک بار دی تھی۔ بہر حال خواہ کوئی صورت رہی ہو، وہ موزن رسول ہونے کا شرف بھی رکھتے ہیں (۱۱۷)۔

ایک اور نہ ہبی خدمت۔۔۔ امارتِ حج۔۔۔ انجام دینے والے ایک اموی صحابی حضرت عتاب بن اسید تھے۔ روایات کا اس امر پر اختلاف ہے کہ انھوں نے فتحِ کہ کے سال یعنی ۵۸ھ / ۲۳۰ء میں از خود بطور گورنر کے یہ فریضہ انجام دیا تھا ایک تقریری بارگاہ و رسالت سے ہوئی تھی۔ دونوں میں سے خواہ کوئی بھی صورت رہی ہو، بہر حال یہ واضح ہے کہ انھوں نے ایک برس عہدِ نبوی میں اہر حج کا منصب سنپال لیا تھا (۱۱۸) اور اصول حدیث کے مطابق ان کی تقریر نبوی کے ذیل میں آتی ہے جو بارگاہ رسالت سے باقاعدہ تقریری کے مراد فہمے ہے۔

زیری نے حضرت عتاب اموی کے سلسلہ میں ایک بڑی ولچپ روایت بیان کی ہے جو ان کی صدرِ حجی، وفاداری رسول ﷺ اور بنوہاشم سے محبت کی دلیل ہے۔ اس کے مطابق حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ابو جہل مخزوی کی مسلم بیٹی حضرت جویریہ کو حضرت فاطمہ بنت رسول ﷺ کی موجودگی میں نکاح کا پیغام دیا جو رسول اکرم ﷺ اور آپ کی صاحبزادوی پر شاق گزرا۔ حضرت عتاب نے حضرت فاطمہ کو کہلا بھیجا کہ ”میں آپ کو اس مخصوصہ سے راحت دلوں گا“ اور خود حضرت جویریہ بنت ابی جہل مخزوی سے شادی کر کے صاحبزادوی حضرت مہ کا دل جیت لیا تھا (۱۱۹)۔

عہدِ نبوی میں بنوہاشم کے درمیان ہونے والے بعض تعلقات ازدواج و مصاہرات کا ذکر پہلے آچکا ہے جن میں تین دختر ان رسول باشی ﷺ کی اموی صحابہ کرام سے شادیاں بھی شامل تھیں۔ ان کے علاوہ خود رسول اکرم ﷺ کی ایک اموی اہلیہ حضرت ام حمیہ بنت ابی سفیان اموی اور بعض دوسرے رشتہوں کا ذکر بھی آچکا ہے لہذا ان کے اعادہ کی ضرورت نہیں۔ البتہ یہاں ایک اور اہم

رشتہ مصاہرات کا ذکر ضروری معلوم ہوتا ہے۔ اگرچہ یہ ازدواجی رشتہ خاص بخواہش میں نہیں ہو اتا ہے بلکہ ان کے ایک مولیٰ کے ساتھ قائم ہو اتا ہے، جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ عرب و ستور حیات کے مطابق حلقاء اور موالی بھی اسی خاندان کے افراد شمار ہوتے تھے جن سے ان کا تعلق یوں استوار ہوتا تھا۔

ذکر آچکا ہے کہ دھمن اسلام عقبہ بن ابی معیط کی جرأت مندہ مسلم دختر حضرت ام کلثوم بھرت کے بعد مدینہ آبی تھیں۔ ان کو چار ممتاز صحابہ کرام۔۔۔ حضرات زید بن عماد اسدی، عبد الرحمن بن عوف زہری، عمرو بن عاصی سہی اور زید بن حارثہ کلبی مولائے رسول ﷺ نے لکھ کا پیغام دیا۔ حضرت ام کلثوم اموی نے اپنے ماں جائے حضرت عثمان بن عفان اموی سے اس سلسلہ میں مشورہ کیا تو انہوں نے ان کو دربار سالت سے رجوع کرنے کی صلاح دی۔ وہاں سے فیصلہ موخر الذکر صحابی کے حق میں صادر ہوا جسے حضرت ام کلثوم نے بخوبی قبول کر لیا۔ اگرچہ یہ شادی زیادہ دونوں ملک قائم نہیں رہی کیونکہ حضرت زید بن حارثہ نے بعض وجوہ سے اپنی اموی الہیہ کو طلاق دے دی تھی تاہم یہ حقیقت سامنے آئی ہے کہ بخوبی مکالمہ کے ایک محترم و مکرم گھرانے بخواہی کی ایک خاندانی دختر کی شادی بخواہش کے ایک مولیٰ سے جناب رسالت ﷺ کے ایک پر ہوئی تھی اور وہ بھی اس صورت میں کہ بڑے بڑے خاندانی اور معزز صحابہ کرام ان کے ہاتھ کے طلبگار تھے۔ یہاں ایک اور اہم حقیقت کا اظہار بھی ضروری معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ام کلثوم اموی بخواہش کے شیخ عبدالمطلب کی دختر نیک اختر حضرت ام حکیم کی پوتی تھیں اور اس لحاظ سے وہ رسول اکرم ﷺ کی بیٹی بھی لگتی تھیں (۱۲۰)۔ ازدواجی تعلقات کے سبب بخواہش اور بخواہی میں جو یگانگت و اعتماد اور اتفاق و ملاپ کے رشتے استوار ہوئے ان کی ایک نمایاں مثال یہ شادی بھی تھی۔ اس کے علاوہ دوسرے متعدد رشوں نے ان دونوں خاندانوں کے درمیان محبت والفت کے مضبوط بندھن قائم کئے تھے۔

دو رجاتی اور عہد نبوی میں بخواہش اور بخواہی کے تعلقات کے تقابلی مطالعہ سے کئی اہم خاتم روشن ہوتے ہیں: اول یہ کہ یہ دونوں خاندان زیادہ بڑے بطن بخوبی مکالمات کے دو اہم ترین رکن تھے اور ان دونوں میں ہر سلطنت اور ہر سیدان میں مقابہت موجود تھی۔ یہ صحیح ہے کہ بعض معاملات میں ان کے بعض افراد اور گروہوں میں بشری تقاضوں سے کسی مسئلہ پر کبھی اختلاف و نزاع بھی پیدا ہوتا تھا مگر وہ اختلاف و نزاع معاصرانہ چشمک اور مادی مفادات کا نتیجہ ہوتا تھا لہذا اغاری ہوتا تھا۔ وہ کسی طرف پر مستقل عدالت اور دوای و شخصی کا باعث نہیں بناتا تھا۔ جاتی دوسری میں قریش کے بطنوں دو سیسی / تجارتی

گروہوں "المطہون" اور "الاچاف" میں منضم ہوئے تھے۔ بنہاشم کے اول الذکر سے اور بنو امیہ کے مورخانہ الذکر سے متعلق ہونے کی جو روایات بیان کی جاتی ہے اور جس کی بنا پر ان کی باہمی عداوت کا نتیجہ نکلا جاتا ہے وہ صحیح مطالعہ اور تجویز پر بھی نہیں ہے۔ یہ حقیقت بھی فراموش نہیں کرنی چاہئے کہ قریش کی طاقت و شوکت اور پورے عرب میں ان کی سیادت کا دار و مدار ان کے اتحاد و اتفاق، مال و دولت، نوچی قوت، مثالی حلم اور قوی سالمیت پر تھا۔ ان میں تجارتی اغراض اور بعض دوسرا بے وجہ و اسباب سے گروہ بندیاں ضرور موجود تھیں مگر ان کے درمیان عداوت و دشمنی بھی قائم نہیں ہوئی۔ اسی اتحاد و یگانگفت اور خاندانی سالمیت و محبت کا جذبہ بنو عبد مناف کے مختلف خاندانوں میں موجود تھا۔ اگر یہ کہا جائے کہ ان کا جذبہ دوسروں سے کچھ زیادہ تھا تو ہرگز مبالغہ نہ ہو گا۔ لہذا وہ تمام روایات جو بنو امیہ اور بنہاشم کے درمیان مستقل رقبات اور دو ای دشمنی کا اظہار کرتی ہیں غلط ہیں۔

دو میہ کے سیاسی، سماجی اور تہذیبی اعتبار سے جو تعلقات ہامیوں اور امویوں میں جاٹی دوسریں قائم تھے وہ عبد نبوی میں نہ صرف قائم و استوار رہے بلکہ ان میں اور استحکام آیا۔ یہ کہتا صحیح نہیں ہو گا کہ اسلام نے وقت طور سے ہامی اور اموی رقبات کا جذبہ اپنی الہی تعلیمات سے سرد کر دیا تھا کیونکہ ہم ان دونوں خاندانوں کے درمیان خونگوار تعلقات کی متعدد مثالیں بخش نبوی سے قبل بھی دیکھتے ہیں۔ البتہ یہ کہنا بالکل حق ہو گا کہ اسلام نے ان دونوں خاندانوں کے درمیان محبت والفت کے تعلقات میں اور بھی استحکام پیدا کر دیا تھا کیونکہ وہ تمام مصنوعی اختلافات اور انسان کے بنائے ہوئے اوقیع نجع کے بندھنوں کو توڑنے کے لئے آیا تھا۔ عبد نبوی میں بنہاشم اور بنو امیہ نے جو میراث محبت و مودت اپنے بزرگوں سے پائی تھی اس کو انہوں نے قائم و برقرار رکھتے ہوئے ان میں اضافہ ہی کیا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے درمیان مزید ازدواجی رشتے استوار ہوئے اور اختلاف نہ ہمہ و ملک کے باوجود ان کے سماجی رشتہوں، خون کے روابط اور محبت والفت کے تعلقات میں ذرا فرق نہیں آیا۔ بنو عبد مناف سے متعلق ہونے کا اقدیم جذبہ اتحاد و سالمیت بھی تک ان کے درمیان موجود تھا۔

سوم یہ نظریہ کہ بنو امیہ نے بنہاشم کی فتح خیال کر کے اپنے جو شرقبات اور خروشی عداوت میں اسلام کی سب سے زیادہ خالفت کی تھی قطعی غیر تاریخی اور غلط ہے۔ ان اسحاق، ابن سعد، والدی، طبری غرض کے تمام سورخوں اور ادیوں کی روایات اور ان سے بڑھ کر محمد شنبی کرام کی مردیات سے واضح ہوتا ہے کہ کم از کم قریش کے کسی خاندان و بطن نے اسلام کی خالفت و حمایت قابلی عصیت کی بنا پر

نہیں کی تھی۔ یہ تاریخی واقعہ ہے کہ بنوہاشم کی طرح بلکہ ان سے کچھ زیادہ ہی کم از کم افرادی اعتبار سے بنوامیہ نے ابتدائے کار میں اسلام کا پیغام قبول کیا تھا اور ان کے محدود افراد ساتھیں اوپرین میں شامل تھے۔ اسی طرح ان میں سے شدید مخالفت کرنے والوں کی تعداد یا تعداد و استہزا کرنے والوں کا عدد بھی دوسرے قبیلوں اور خاندانوں سے کم تھی تھا۔ اسلام کی مخالفت کرنے والوں میں بنوہاشم کے بعض افراد کی سے بیچھے نہ تھے۔ دراصل اسلام کے معاملہ میں قبیلوں سے زیادہ افراد کے رویہ کو مد نظر رکھنا چاہئے۔

چہارم یہ کہ جس طرح جانشی دور میں بنوہاشم اور بنوامیہ قبائلی سیاست اور قوی مجدد و شرف سے تقریباً مساوی طور پر بہرہ دور تھے اسی طرح وہ عہدہ نبوی میں بھی بہرہ دور رہے۔ چونکہ اموی خاندان افرادی طاقت میں بہتری خاندان سے بڑا تھا اس لئے ان میں صلاحیت و لیاقت بھی اسی تناسب سے زیادہ تھی۔ کوئی بھی سمجھدار انتظامیہ اپنے لاٹق افراد کی صلاحیت سے استفادہ کو نظر انداز نہیں کر سکتا، پھر عہدہ نبوی کا انتظامیہ کیسے بنوامیہ کی صلاحیتوں کو نظر انداز کر سکتا تھا جس میں قبائلی حصیت اور خاندانی تصب کے لئے کوئی متجائز ہی نہیں تھی۔ بھی وجہ ہے کہ نبوی حکومت کے نظم و نسق میں ہمیں ہاشمیوں سے زیادہ اموی سالار، حکام، امراء اور ولاد و عمل نظر آتے ہیں۔ یہ حقیقت جہاں نبوی انتظامیہ کی قوت و کارکردگی کی دلیل ہے وہاں رسول بہتری جیلگانہ کے خاندان بھی اسی سے تعلقاتِ الفت و مودت کی بھی دلیل ہے۔ اور اس سے زیادہ تکوں نبوی میں اموی افراد اور خاندانوں کی قدر و منزلت کی نشانی ہے۔

## خلافتِ راشدہ میں ہاشمی و اموی تعلقات

قریش کے عظیم تر خانوادہ بن عبد مناف کے دو بڑے خاندانوں بن ہاشم و بن امية کے ساتی تعلقات خلافتِ راشدہ اربعہ (اھ / ۲۲۰-۲۳۲) میں برابر قائم و دائمی نہیں رہے بلکہ ان میں بعض نئے زاویوں اور جتوں کا اضافہ بھی ہو۔ ان میں سے کچھ جهاتِ منی، تین اور ناپسندیدہ بھی جائی ہیں اور ان کو بسا اوقات اموی ہاشمی رقبات و عداوت کا شاخصہ بھی قرار دیا جاتا ہے حالانکہ وہ ان دونوں برادر خاندانوں کے باہمی تعلقات کا معاملہ نہیں تقابلکر لیتے اسلامی کے اجتماعی مسئلے اور مختلف فی آراء و افکار کا پروپریجیدہ امر تھا جس میں پوری امسیٰ اسلامی، قریش، النصارا در عرب کے متعدد خاندانوں اور طبقوں کے علاوہ بہت سے افراد جملے آزمائش تھے۔

خلافتِ راشدہ کے چار لوادر تھے: (۱) خلافتِ صدیقی (اھ / ۲۳۲-۲۳۳) (۲) خلافتِ فاروقی (اھ / ۲۳۳-۲۳۴) (۳) خلافتِ عثمانی (۲۳۴-۲۳۵) (۴) خلافتِ علوی (۲۳۵-۲۵۲) اور (۵) خلافتِ علی (۲۵۲-۲۵۰)۔ عام سورخیں اور جمہور اہلی سنت حضرت حسن بن علی ہاشمی کی چھ ماہہ خلافت کو خلافتِ راشدہ کا جزو اور اس میں شامل سمجھتے ہیں لیکن محمد شنبی کرام، فقہاء امت اور تحقیقینِ اسلام مختصر حسنی دور کو "غیر جمیع خلافت" ہونے کے سبب دور "فتنه" (آزمائش و ابتلاء) سے تعبیر کرتے ہیں کہ امتِ اسلامی اس زمانے میں دو دو خلفاء کرام - حضرات حسن بن علی ہاشمی اور حضرت معاویہ بن ابی سفیان اموی - کے درمیان متفقہ ہو گئی تھی اور جب حضرت حسن نے خلافت سے دستبرداری اختیار فرمائی اور حضرت معاویہ کے حق میں خلافت چھوڑ دی تو وہ "اجماعی اور متفقہ خلافتِ اسلامی" بن گئی جیسے کہ اپنے دور اول میں تھی۔

ان ادوار خلافتِ راشدہ میں ہم نے ان تعلقات کا جائزہ ہر دور کے اعتبار سے لیا ہے تاکہ تاریخی ترتیب کا تناقض اپورا ہوتا رہے درستہ یہ اہل علم کو خوب معلوم ہے کہ تاریخ اور اس کی تکمیلی اور تقدیر لہیں اور اس میں مدد و ہوتی ہیں اور نہ ساتی اور معاشرتی تعلقات و روابط ان کے پابند ہوتے ہیں۔ تاریخ عمل ایک مسلسل اور تقامہ کا نام ہے جو کسی دور، عہد یا زمانی و مکانی تقسیم سے مبتہ نہیں ہوتا۔

## خلافتِ صد لقی (اللہ / ۲۳۲ء - ۱۳۲ھ / ۲۳۲ء)

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ (۶۱۳ء - ۷۵ھ) کی خلافتِ راشدہ کے آغاز سے ہی بنہا شم و بنو امية کے بعض اکابر کے روایت اتحاد و یگانگت کے مظاہر ملتے ہیں اگرچہ وہ عام اسلامی مزاج سے ہم آہنگ نہ تھے۔ سقید بنی ساعدہ میں حضرت ابو بکر صدیق کو انصار و مہاجرین کے ایک چھوٹے سے گروہ نے اپاٹک بلا کسی سوچ پچار اور منصوبہ کے اولین خلیفہ اسلام مقرر کر دیا اور بعد میں مسجد نبوی میں ان کی خلافت کی تقدیق پڑائیں ہام الہ ایمان نے کردی اور کچھ حدت کے بعد تمام بلا دو انصار اسلامی میں ان کی تقرری اور استحقاقی پر اپنی سہر تقدیق و تسلیم عبّت کردی۔ ان کے استحقاقی خلافت سے عام الہ ایمان اور تمام اصحاب رائے میں سے کسی کو انکار نہ تھا۔ حیاتِ نبوی ہی میں سب عام و خاص اچھی طرح جانتے تھے کہ رسول اکرم ﷺ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق ہی خلیفہ ہوں گے کیونکہ ان کے فضائل و ممتازات، ارشادات نبوی اور قرآنی تاریخی سب ہی ان کے حق میں تھے۔

مگر بعض بزرگوں اور نوجوانوں کا خیال یہ تھا کہ لوئین خلیفہ اسلام کا انتخاب خاص خاندانِ رسول اکرم ﷺ یعنی بنہا شم سے ہو یا زیادہ سے زیادہ بنو عبد مناف کے عظیم تر خانوادے سے۔ سقید بنی ساعدہ کی مجلس مشاورت میں حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی اور حضرت زبیر بن عوام اسدیؓ اور ان کے ہموجعہ حضرات نے شرکت نہیں کی اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں بیٹھے گئے (تلہفواعنا فی بیت فاطمہ)۔ روایات میں ہے کہ حضرت علی ہاشمی اپنی خلافت کے خواہشند تھے (۱۲۱) اور حضرت ابوسفیان بن حرب امویؓ اسے بنو عبد مناف کے عظیم تر خانوادے میں دیکھنا چاہتے تھے اور اس باب میں وہ حضرت علی ہاشمی خلافت پر بھی راضی تھے۔ حضرت ابوسفیان امویؓ کو تعجب تھا کہ بنو عبد مناف کو چوز کر بتویں کم کے چھوٹے سے خاندان کے ایک فرد حضرت ابو بکر صدیق کو ظیفہ کیسے ہتھیا جا سکتا ہے۔ حضرت علی ہاشمی اور حضرت عباس ہاشمی دنوں نے حضرت ابوسفیان امویؓ کی تجویز کو مسترد کر دیا اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کی خلافت کو بخوبی اور انعقاد بیعت کے وقت ہی قبول کر لیا (۱۲۲)۔ روایات میں حضرت ابوسفیان امویؓ پر فتنہ اگیزی اور جامعہ اسلام میں امتحان برپا کرنے کا الزام لگایا گیا ہے لیکن وہ ان کے کردار سے میل نہیں کھاتا۔ ان سے بھر حال یہ ثابت ہوتا ہے کہ خلافتِ صد لقی کے باب میں بنہا شم اور بنو امية دونوں کے بعض اکابر کارویہ یکساں رہا تھا۔ جب تک حضرات علیؓ

و عباس ہاشمی نے بیت نہیں کی ابھوی اکابر نے جمی نہیں کی بور جیسے ہی ان دونوں ہاشمی بزرگوں نے خلافتِ صدیقی تسلیم کی اموی صحابہ نے بھی سرِ حلیم فرم کر دیا۔

یعقوبی جیسے متصوب و جانبدار مورثین نے ان روایات کو قول کر کے خاص طور سے روان جویا ہے جن سے حضرت ابوسفیان اموی کی قتلہ اگلیزی کا پہلو دللاہ ہے مثلاً یعقوبی کا ایک بیان ہے کہ حضرت علی سے انہوں نے کہا تھا کہ ”اگر آپ اپنی خلافت کے لئے تیار ہو جائیں تو میں عرب کی دادیوں کو فوجوں سے بھر دوں اور آپ کے ہاتھ پر بیت کروں؟“ حضرت علی نے ان کی پیشکش مسترد کر دی اور حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت پر اپنی رضامندی کا بھرپور اظہار کیا (۱۲۳)۔ تقریباً ایک بات حضرت خالد بن سعید اموی کے بارے میں اور سبکی جواب حضرت علی کا نقل کیا جاتا ہے (۱۲۴)۔ بعض متصوب اور جانبدار راویوں نے ان روایتوں میں ایسے کلمات کا بھی اضافہ کر دیا ہے جو حمیتِ جامی کا اظہار کرتے ہیں اور حضرات ابوسفیان اور خالد بن سعید کی نیک تھی پر شہر اور ملکتِ اسلامی میں انتشار و افتراق پیدا کرنے کی کوشش کا اشارہ دیتے ہیں (۱۲۵)۔ ہو سکتا ہے کہ ان دونوں حضرات بیان کے علاوہ بعض اور بزرگوں اور نوجوانوں کے دل میں کسی خاص خاندان بالخصوص خاندانِ رسول ﷺ کے کسی فرد کو خلیفہ بنانے کا جذبہ کا فرمایا ہو اور وہ ایک تھی کو خلیفہ کی منصب پر دیکھ کر وقتی طور سے برداشت نہ کر سکے ہوں مگر ان جہاندیدہ اور اکابر صحابہ کی نیک تھی پر ہر گز شہر نہیں کیا جاسکا۔ حضرات ابوسفیان اموی اور خالد بن سعیدی نے جس جذبہ کا اظہار کیا تھا وہ دراصل بنو عبد مناف سے ان کی بے پناہ محبت، خاندانی اعزاز و افتخار کی پاسداری لور توی سالمیت کے جذبات کے علاوہ جائشی رسول ﷺ کے شرف کے حصول کی تمنا کا اظہار تھا، نہ کہ ان کی حمیتِ جامیت اور ملکتِ اسلامی میں انتشار و افتراق پیدا کرنے کی مکروہ سازش یا اسلام دشمنی کے ناقابل نفرت جذبہ کا مظاہرہ۔ سبکی وجہ ہے کہ جب ان بزرگوں اور قدیسیوں پر اسلام کے سچے اصولِ جائشی رسول ﷺ روشن ہوئے تو انہوں نے نہ صرف اپنے ذہنی تحفظات اور سیاسی خیالات سے رجوع کر لیا بلکہ خلافتِ اسلامی اور خلفاءِ رسول ﷺ کی برضاور غبتِ خدمت کی اور پھر ان کے من سے کوئی اسکی بات بھی نہ سنی گئی جو حمیتِ جامی یا مختلف فوجی جانشینیانِ رسول کا کوئی عنديہ دیتی ہو۔

خلافتِ صدیقی میں بنو هاشم اور بنو امية کے درمیان ایک بہت دلچسپ اور اہم رشتہ ازدواج قائم ہوا۔ ابن سعد، زبیری، بلاذری لور طبری وغیرہ کا بیان ہے کہ ۱۱۶ کے ماہِ ذوالحجہ میں رسول اکرم ﷺ کے بڑے والد حضرت ابو العاص بن رجع کی وفات ہوئی۔ مسٹر مرگ پر انہوں نے اپنے

بُجڑی دوست حضرت زبیر بن عوام اسدی کو اپناؤں میں بنایا اور تائید کی کہ ان کے انتقال کے بعد وہ ان کی دختر اور جنہد حضرت امامہ کی شادی کسی مناسب و موزوں شخص سے کر دیں۔ حضرت مطہرہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بڑی صاحبزادی حضرت زینت کی اکتوبری اولاد تھیں۔ اتفاق سے اسی زمانے میں حضرت قاطلہ بنت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور زوجہ مطہرہ حضرت علی ہاشمی کی وفات کا واقعہ پیش آیا۔ حضرت زبیر نے اپنے دوست کی وصیت کے مطابق حضرت علی ہاشمی سے ان کی نسبت کرداری وہ حضرت علی کی زوجیت میں ان کی ۱۴۰ھ / ۶۲۰ء میں شہادت تک رہیں جو کم و بیش تین سال کے عرصہ پر بحیث تھی اور ایک روایت کے مطابق ان سے حضرت علی کی ایک اولاد بھی پیدا ہوئی (۱۴۲)۔ ہو سکتا ہے کہ حضرت علی نے حضرت امامہ سے شادی اس وجہ سے بھی کی ہو کہ وہ بنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبزادی ہونے کے سبب ٹرفنوبتِ نبوی رسمتی تھیں مگر یہ کوئی ایسی خاص وجہ نہیں ہو سکتی کہ وہ کسی اور کو اس نسبت سے مشرف ہونے کا موقعہ نہیں دینا چاہتے تھے جیسا کہ ہمارے مصادر تاریخ دیرت میں ان دونوں وجود پر مفردات سے زیادہ زور دیا جاتا ہے (۱۴۲) کیونکہ حضرت علی کو صہادت رسول کی زیادہ بڑی اور قریبی نسبت حاصل تھی اور اسی طرح دوسروں میں حضرت عثمان اموی کو دو دو نسبتیں حاصل تھیں۔ پھر یہ بھی حقیقت تھی کہ اسلامی قانون اور عرب کے قبائلی دستور کے مطابق حضرت امامہ بہر حال بے عبد شس کے خاندان کی تھیں کہ ان کا نسب ان کے والد محترم کی طرف سے چلتا ہے۔ البتہ یہ شادی اموی اور ہاشمی خاندانوں کے درمیان تعلقاتِ محبت و مودت کا ایک اور ثبوت ضرور فراہم کرتی ہے۔

خلافتِ اول میں بنو امیہ اور بنوہاشم کے درمیان مزید تعلقات کے بارے میں روایات نہیں مل سکتی۔ البتہ یہ تینی ہے کہ ان دونوں قریشی خاندانوں کے درمیان دوستانہ روابط اور برادرانہ تعلقات ہمارہ قائم رہے تھے۔ ظاہر ہے کہ اموی اور ہاشمی صحابہ کرام اور مجاہدین پر وہ جگلوں میں شانہ بیشانہ لڑے تھے اور ایران و شام کے محاذوں پر اسلامی حکومت کی خدمت میں ایک دوسرے کے ہمتوار ہے تھے۔ وہ دونوں خلفاء کرام بالخصوص خلیفہ اول کے مشیر و وزیر بھی رہے تھے۔ طبری کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ ۱۴۲ھ / ۶۲۳ء میں جب خلیفہ وقت حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے حج کیا تھا تو اپنے سفر سے پہلے مدینہ منورہ میں حضرت عثمان بن عفان امویؑ کو اپنا خلیفہ بنایا تھا اور ظاہر ہے کہ اموی نائب خلیفہ سے تمام بنوہاشم راضی رہے تھے (۱۴۲)۔

## خلافت فاروقی (۱۳۵ھ / ۶۲۳ء - ۲۳۵ھ / ۶۴۱ء)

جہاں جلالی فاروقی اور دبدبہ و شوکت عمری کے سامنے کسی قبائلی یا خاندانی مناقشہ کے سر اٹھانے کا ممکن ہی نہ تھا لیکن اس دور مبارک میں اس کی ضرورت ہی نہ پڑی کہ بخوبی اور بخوبی شم باہمی اتحاد و موافقت سے بہرہ در تھے۔ ۲۰ھ / ۶۴۱ء تک اسلامی بیت المال میں دولت کی فراوانی اور اموال خلیفہ کی کثرت ہو چکی تھی اس لئے خلیفہ دوم نے صحابہ کرام سے ان کے جائز مصرف اور بہتر استعمال کے لئے مشورہ کیا تو ان کو صلاح وی گئی کہ وہ دیوان قائم کریں اور مسلمانوں کے لئے جو اس ملک اللہ کے اصلی اہم وارث ہیں عطا یا مقرر کر دیں۔ شیعہ مورخ یعقوبی کا بیان ہے کہ خلیفہ دوم نے حضرات عقیل بن ابی طالب ہاشمی، عزیز بن نو فل اور جبیر بن مطعم بن تو فل کو بلا کر ایک مجلس عطا دیوان قائم کی اور بقول امام ابو یوسف ان کو ہدایت دی کہ وہ لوگوں کے حسب مراتب و ظیفہ / او شیفہ مقرر کریں اور سرفہرست اصحاب بدرو کو رکھیں اور پھر بخوبی مناف سے شروع کریں۔ چنانچہ انہوں نے سب سے پہلے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا نام لکھا جو پانچ ہزاری و شیفہ پانے والوں میں سرفہرست تھے۔ حضرات حسین کو تین ہزار و شیفہ پانے میں سرفہرست رکھا اور ایک روایت کے مطابق اس طبقہ میں سرفہرست حضرت عباس بن عبدالمطلب ہاشمی تھے جبکہ دوسرے قریشی اصحاب بدرو کو تین ہزار اور انصاری اصحاب بدرو کو چار ہزار و شیفہ پانے والوں کے طبقہ میں رکھا۔ اہل کک کے کبار قریش مثلاً حضرات ابو سفیان حرب اموی اور معادیہ بن ابی سفیان اموی کو پانچ ہزار و شیفہ کے طبقہ میں رکھا اور اس کے بعد غیر بدرو قریشیوں کا عظیم مقرر گیا۔ ان کے علاوہ امہات المومنین اور خود حضرت عمر کے صاحبو اور حضرت عبد اللہ وغیرہ کے وظائف کے تقریب کا ذکر کیا ہے (۱۲۹)۔

یعقوبی کی اس روایت میں عطا کی رقم اور طبقات کے بارے میں صحیح معلومات نہیں فراہم کی گئی ہیں لیکن ایک اہم حقیقت یہ ہے کہ تائید قاضی ابو یوسف وغیرہ دوسرے مأخذ سے بھی ہوتی ہے یہ معلوم ہوتی ہے کہ عطا دیوان کو مقرر و قائم کرنے والی مجلس کے ارکان بالخصوص ہاشمی رکن نے کبار نبی امیہ کے شرف و منزلت کا خیال رکھا تھا اور اس سے زیادہ اہم بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ نگاہ فاروقی میں بھی بخوبی مناف کی شوکت و سلطوت اور قدر و منزلت تھی جس کی انہوں نے پوری رعایت کی تھی۔ اس پوری روایت سے یہ نتیجہ بھی لکھا ہے اگرچہ بالواسطہ سکی کہ بخوبی شم اور بخوبی شم اور بالخصوص

ان کے اکابر کے شرف سے جب غیروں کو انکار نہیں تھا تو اپنوں کو کیوں گھر ہو سکتا تھا! زیاد بن ابی سفیان اموی ہن کو عام طور سے زیاد بن ابی یحیہ کہا جاتا ہے کہ نب کے سلسلہ میں کافی اختلاف اور شبہ کیا گیا ہے اور حضرت معاویہ بن ابی سفیان اموی رضی اللہ عنہ پر ان کے اصلاحی نب کے سلسلہ میں بے جا الزامات لگائے جاتے ہیں اور ان کو بظاہر غیر شرعی اور غیر اخلاقی کام کرنے کا مجرم قرار دیا جاتا ہے حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے ایسا کوئی غیر شرعی اور غیر اخلاقی کام نہیں کیا تھا بلکہ ایک حقیقت واقعہ کو قبول کر کے ایمانی جرأت اور شریعت نفس کا ثبوت دیا تھا۔ واقعہ یہ ہے، جیسا کہ ان کے معاصرین، اکابر صحابہ اور محمد شنبی عظام نے تسلیم بھی کیا ہے، کہ زیاد بن ابی سفیان حضرت معاویہؓ کے سوتیلے بھائی اور ان کے ولد بزرگوار کے فرزند تھے۔ اس سلسلے میں مشہور میر نب قریش مصعب بن عبد اللہ زیری نے ایک انتہائی دلچسپ اور اہم روایت نقل کی ہے۔ اس کے مطابق حضرت منذر بن زبیر بن عموم نے، جو حضرت معاویہ بن ابی سفیانؓ کے عظیم ہماؤ اور حاوی تھے، زیاد بن ابی سفیان اموی کے بارے میں حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی شہادت محفوظ کی تھی اور آلبی زیاد کو پتائی تھی۔ حضرت علی ہاشمی کا بیان ہے کہ میں نے ابوسفیان بن حرب سے اس سلسلہ میں ایک اہم گفتگو سنی تھی جو انہوں نے حضرت عمر فاروقؓ کے مجدد خلافت میں زیاد کے تستر سے آئے اور اس کی فتح کا واقعہ بیان کرنے کے وقت کی تھی۔ دراصل حضرت عمر فاروقؓ زیاد کے بیان فتح اور اس کی خطاب و فصاحت سے بہت متاثر ہوئے تھے۔ انہوں نے زیاد کو منیر مسجد سے اس فتح کا بیان لوگوں کے سامنے پیش کرنے کو کہا۔ زیاد نے اور زیادہ فصاحت و بلا غلت اور عمدگی کے ساتھ اس کی فتح کو بیان کیا جس سے لوگ بہت متاثر ہوئے اور کہنے لگے: ”عبد کا بیٹا تو بڑا خطیب ہے۔“ حضرت علی ہاشمی کا بیان ہے کہ جب حضرت ابوسفیانؓ بن حرب نے یہ بات سنی تو میری طرف متوجہ ہوئے اور کہا: ”وہ عبد کا بیٹا نہیں ہے، اللہ کی قسم! میں ہی اس کا باپ ہوں! اس کی ماں کے رحم میں اس کو میرے سوا کسی اور نے نہیں پہنچایا تھا۔“ میں نے کہا: ”پھر آپ کو اس کے اٹھار سے کیا چیز مانع ہے؟“ انہوں نے کہا: ”اس مرد آہن یعنی حضرت عمر بن خطاب کا خوف“ (۱۳۰)۔ ظاہر ہے کہ منذر بن زبیر نے یہ روایت حضرت معاویہؓ اور آلبی زیاد سے ہی ان کی۔ اس کے نتیجہ میں حضرت معاویہؓ نے زیاد کو ابی سفیانؓ اور اپنا بھائی تسلیم کر لیا (۱۳۱) اور آلبی زیاد نے اس بات کو احسان مان کر منذر بن زبیر کی ہمیشہ قدر و منزلت کی۔ اس روایت سے بوناہشم کے ایک عظیم بزرگ اور بنو امیہ کے ایک سر بر راہ کے تعلقات در والیہ کا اندازہ ہوتا ہے۔

## خلافتِ عثمانی (۵۲۳ / ۶۳۵ - ۶۴۳ / ۶۵۶)

حضرت عمر فاروقؓ نے اپنی وفات کے قریب چھ اکابر صحابہ کرام۔ حضرات علی بن ابی طالب ہاشمی، عثمان بن عفان اموی، عبد الرحمن بن عوف زہری، سعد بن ابی و قاص زہری، زید بن عماد اسردی اور طلحہ بن عبید اللہ تھی رضی اللہ عنہم۔ پر مشتمل ایک مجلسِ تاجروگان خلافت مقرر کر دی تھی۔ حضرت عبد الرحمن زہریؓ کو ہدایت کی تھی کہ انھیں میں سے کسی کا بطور خلیفہ ٹالٹ اختیاب کیا جائے اور وہ اختیاب میں مدد دیں اور گھر ان کریں۔ صحابی موصوف نے اختیاب خلیفہ کا جو طریقہ چنان اس کے نتیجے میں میدان میں صرف دو امیدوار تھیں اول الذکر دو اصحاب رسول ﷺ میں پانچھو صن دنوں کے حاوی تھے جو ان کے خلاف اسلامی کے مختلف علاقوں میں بالعلوم اور مدینہ منورہ میں پانچھو صن دنوں کے حاوی تھے جو ان کے اپنے خاندانوں بنو ہاشم اور بنو امية کے سوا دوسرے طبقات مهاجرین و انصار میں بھی تھے (۱۳۲)۔ لیکن جب اتفاقی آراء سے حضرت عثمان بن عفان امویؓ خلیفہ سوئم منتخب ہو گئے تو اختیاب سے قبل جو اختلاف پیدا ہوا تھا وہ ختم ہو گیا (۱۳۳)۔

ان روایات کی بنا پر بعض قدیم و جدید مورخوں نے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ اختلاف رائے کے نتیجے میں اس زمانے میں دو باقاعدہ اور منظم جماعتیں۔ ہیجان علیؑ اور ہیجان عثمانؓ کے نام سے پیدا ہو گئی تھیں اور انہوں نے اپنے اپنے امیدواروں کے اختیاب کے لئے جائز و ناجائز کوششیں کی تھیں اور نکست خورده جماعت نے انتداب حکومت، سازش اور تبدیلی کی سعی کی تھی (۱۳۴)۔ یہ نتاں کچھ صحیح نہیں ہیں کیونکہ خلافت عثمانی کے دوران ان جماعتوں کا وجود نہ تھا اور نہ ان کی طرف سے کوئی ایسی کوشش کی گئی تھی۔ یہ اختلاف بعد کے زمانے کا ہے جس کا ذکر ہم اس کے صحیح موقوفہ پر کریں گے۔

متعدد روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عثمان امویؓ کے خلیفہ مقرر ہونے کا اعلان ہوتے ہی ان کے ہاتھ پر سب سے پہلے بیعت کرنے والے حضرت علی ہاشمی تھے (۱۳۵) اور صحابی موصوف نے پوری خلافت عثمانی میں اپنے امیر و خلیفہ کے ساتھ بالا کسی تحفظ و تردود کے تعاون کیا تھا بلکہ ان کے اصل دستِ راست اور حاوی رہے تھے۔ یعنی روایہ دوسرے اکابر ہاشم کا تھا۔ پہلی دو خلافتوں کے مقابلہ میں خلیفہ سوئم کی حکومت قریش کو بالعلوم اور بنو ہاشم کو بالخصوص زیادہ عزیز تھی کیونکہ حضرت

مہن غنی اپنے قبیلہ اور خاندان نبی عبد مناف سے زیادہ محبت کرتے تھے (۱۳۶)۔ بنو هاشم اس حقیقت سے ناواقف نہ تھے کہ پہلی بار خلافت کا اعزاز خاندان نبی عبد مناف میں آیا تھا اور اس طرح بنو امیہ کی خلافت دراصل بنو هاشم کی خلافت تھی کہ وہ توں عظیم تر بنو عبد مناف کے رکن تھے۔

خلیفہ سوم حضرت عثمان بن عفان اموی پر قدیم و جدید سوریہ کے ایک بڑے طبقہ نے اقرباً پوری کالا اسلام لگایا ہے اور بنو امیہ کے عزیزوں کو مناصب حکومت اور اموال سے فواز نے کا انتہام عائد کیا ہے (۱۳۷) لیکن یہ کسی نے کہنے کی جرأت نہیں کی کہ انہوں نے اپنے ہاشمی عزیزوں کا بھی برابر خیال رکھا تھا کیونکہ اس سے ان کے مبینہ الزمات و اتهامات کی قلمی کھل جاتی۔ ابن سعد نے ایک دچپ رواہت بیان کی ہے جس کے مطابق حضرت حارث بن نو فل بن حارث بن عبد المطلب ہاشمی کو رسول اکرم ﷺ نے مکہ مکرمہ کی ایک ولایت (بعض اعمال مکہ) کا ادائی و عامل مقرر کیا تھا۔ پھر تینوں پہلے خلفاء حضرات ابو بکر و عمر و عثمان نے ان کو مکہ کی گورنری پر فائز رکھا (۱۳۸)۔ خلیفہ اموی کے دربار سے ایک ہاشمی گورنر کی تقدیری اور وہ بھی مکہ مکرمہ جیسے اہم شہر پر ایک بڑا تاریخی و اقعد بھی ہے اور بنو هاشم کے ساتھ حسن سلوک کا ثبوت بھی۔ بعد میں حارث بن نو فل ہاشمی نے تقلیل و ملن کر کے بصرہ میں سکونت اختیار کر لی تھی اور وہاں ایک گھر بھی بنایا تھا۔ یہ واقعہ اس اعتبار سے اہم ہے کہ انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عاصم کریز عبد شمشی کی ولایت بصرہ کے زمانے میں اموی گورنر کے زیر سایہ رہتا پسند کیا تھا اور پھر دہیں حضرت عثمان کی خلافت کے آخری زمانے میں وفات پائی تھی اور غالباً گورنر بصرہ نے ہی ان کی نماز جنازہ پڑھائی تھی۔ ابن سعد نے اس پر یہ اضافہ کیا ہے کہ ان کی اولاد وہیں آپا اور ہیں آپا اور ہیں تھی اور غالباً وہاں بھی حضرت عبد اللہ بن عاصم کی سعادت و فیاضی سے مستحب ہوتی رہی تھی (۱۳۹)۔

اوپر یہ محض خواہ آچکا ہے کہ اکابرِ نبی هاشم خاص کرو دوسرا بھائی عام طور پر حضرت عثمان بن عفان اموی کو اپنا خلیفہ و امیر سمجھتے تھے اور ان کی حکومت کے ساتھ ہر قسم کا تعاون کرتے تھے اور ان کے امراء اور ولاء کی فوجی اور غیر فوجی امداد کیا کرتے تھے۔ علامہ ابن خلدون نے اس ضمن میں ایک اہم واقعہ یہ بیان کیا ہے کہ خلافت عثمانی میں جب حضرت عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح عاصمی کو مصر کا گورنر مقرر کیا گیا تو انہوں نے بحر و بیر میں فوجی پیشہ دی کی اجازت خلیفہ سوم سے مانگی اور فوجی سکن کی درخواست کی۔ حضرت عثمان نے صحابہ کرام سے مشورہ کیا تو انہوں نے گورنر مصر کے اقدام کی حمایت کی لہذا حضرت خلیفہ سوم نے مدینہ منورہ سے متعدد فوجی دستے (عساکر) کو دو لئے کہ جن میں صحابہ کرام

کی ایک جماعت بھی شامل تھی۔ ان میں جو نمایاں حضرات شامل تھے ان کے اسمائے گرائی تھے: حضرات عبد اللہ بن عباس ہاشمی، عبد اللہ بن عمر عدوی، عبد اللہ بن عمرو بن عاصی سہی، عبد اللہ بن جعفر ہاشمی، حسن بن علی ہاشمی، حسین بن علی ہاشمی اور عبد اللہ بن زید اسدی رضی اللہ عنہم۔ یہ تمام اکابر صحابہ حضرت عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ عامریؓ کی ۲۶۷ھ - ۲۳۲ء کی مہم افریقہ میں شریک ہوئے اور بعد میں ان سے بر قہ میں عقبہ بن نافع بھی جاتے۔ وہاں سے انہوں نے طرابلس کی طرف پیش قدیمی کی اور اس کے قریب رومیوں سے زبردست ضرب کر آرائی کی پھر وہ افریقہ گئے اور اس کے ہر علاقہ اور گوشہ میں سر لیا اور فوجی وسیتے بیسیے اور ہر ہم میں فتح حاصل کی (۱۳۰)۔ اس عظیم الشان مہم کے نتیجے میں اسلامی ریاست کے رقبہ میں کافی توسعی اور حاصل و آمدی میں معتقد بہ اضافہ ہوا۔

یہ واقعہ ایک طرف تو خلافتِ عثمانی کی مقبولیت، اکابر صحابہ کے تعلوں اور ملکی اسلامی کے احتلا کا ثبوت فراہم کرتا ہے مگر اس سے زیادہ وہ اموی خلیفہ کے ساتھ بوناہشم کے جلیل القدر فرزندوں کے تعاون کا ثبوت دیتا ہے کیونکہ اس ہم میں بوناہشم کے تقریباً تمام بزرے خانوادوں کے بزرگ شامل تھے۔ اس کا امکان ہر حال ہے کہ مذکورہ بالا کے علاوہ اور بہت سے ہاشمی اور اموی افراد ہم میں شامل رہے ہوں۔ اب تھیہ اور ابن اثیر کے بعض بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ خلافتِ عثمانی میں حضرات معبد بن عباس ہاشمی اور گنم بن عباس ہاشمی نے فوجی مسروکوں میں شرکت کی تھی۔ ان میں سے اول الذکر افریقہ کے علاوہ پرچم میں حصہ لیا تھا اور وہیں شہادت پائی تھی اور موخر الذکر بزرگ نے ترکستانی مہمور میں حصہ لیا تھا اور سر قدم میں شہادت حاصل کی تھی۔ حضرت گنم کے بارے میں یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ انہوں نے خلافتِ عثمانی کے بالکل لا آخر یعنی ۴۵۶ھ / ۹۶۸ء میں، جب خلیفہ سوہم کے خلاف بغاوت و سازش کا ایک طوفان اٹھ کر ہلوا تھا، ان کی حکومت کے ساتھ تعاون کیا تھا اور پرچم میں حصہ لیا تھا (۱۳۰)۔

اگرچہ ایک اور واقعہ کا تعلق خلافتِ فاروقی کے عہد سے ہے لیکن یہاں اس کا ذکر سلسلہ کلام سے ربط کی یا پر کیا جا رہا ہے۔ شیعی سورخ یعقوبی کا پہان ہے کہ ۱۸ھ / ۶۳۹ء میں قیادیہ کے سواتام فلسطین فتح کیا جا چکا تھا اور اس کی بیشتر مہموں کی قیادت بیزید بن ابی سفیان امویٰ اور ان کے بھائی معاویہ امویٰ نے کی تھی جیسا کہ دوسرے سورخ حسین کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے۔ خاندان بنی عباس و ہاشم کے ایک متاز فرد حضرت فضل بن عباسؓ نے ان مہموں میں اپنے اموی امیروں کی ماتحتی میں حصہ لیا تھا اور ۱۸ھ / ۶۳۹ء میں فلسطین ہی میں وفات پائی تھی جبکہ امیر معاویہ بن ابی سفیان امویٰ قیادیہ کا

محاصرہ کئے ہوئے تھے اور انہوں نے ہی حضرت فضل ہاشمی کی نماز جتازہ پر عالیٰ تھی (۱۳۲)۔

ایک اور ہاشمی خاندان بن حارث کے ایک متذکر فرد اور صحابی رسول حضرت ربیعہ بن حارث بن عبد المطلب حضرت عثمان امویٰ کے زمانہ جاہلیت کے شریک تجارت، ندیم اور دوست تھے جیسا کہ پہلے بھی ذکر آچکا ہے۔ ان کے ایک فرزند حضرت عباس بن ربیعہ ہاشمی نے اپنے والدہ ماجد کے رشتہ اور تعلق کے پیش نظر حضرت عثمان امویٰ سے ان کے دورِ خلافت میں ایک لاکھ درہ بام کا خطیر قرض مانگا اور درخواست کی کہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کو لکھ دیں کہ وہ انصیح مذکورہ بالارقم قرض دے دیں۔ حضرت عثمان امویٰ کا تعلق خاطر اور صدر حجی ملاحتہ ہو کہ انہوں نے خط بھی لکھ دیا اور ایک لاکھ درہ بام بھی ان کو بطور صدر حجی عطا کر دی۔ اس پر مستزد بھرہ میں ان کو ایک گھر عطا فرمایا جو ان کے نام سے ”دار العباس بن ربیعہ“ معروف تھا۔ یہ ہن تبیہ اور بیاذری کے بیانات کا خلاصہ ہے جو بنو ہاشم کے اکابر سے ان کے تعلق خاطر اور صدر حجی کا ثبوت فراہم کرتا ہے (۱۳۳)۔

ہن تبیہ ہی کا بیان ہے کہ اسی خاندان کے ایک اور فرد مغیرہ تھے جو نو فل بن حارث بن عبد المطلب ہاشمی کے اولاد و اخلاف میں تھے۔ ان کو خلیفہ سوئم نے مدینہ منورہ کا قاضی مقرر کیا تھا۔ اس روایت میں یہ دلچسپ اضافہ بھی ہے کہ بعد میں وہ حضرت علی ہاشمی کے ساتھ صفين کے مسرك میں موجود رہے تھے اور حضرت علی نے ان کو دوستی کی تھی کہ ان کے بعد وہ حضرت امامہ بنت ابی العاص امویٰ سے شادی کر لیں کیونکہ بقول ان کے انصیح یہ خدا شما کہ حضرت معاویہ ان سے شادی کر لیں گے۔ چنانچہ مغیرہ ہاشمی نے حضرت علی ہاشمی کی دوستی پر حضرت امامہ امویٰ سے شادی کر لی تھی اور ان سے ایک فرزند بھی پیدا ہوئے تھے (۱۳۴)۔

اگرچہ حضرت علیؓ کے اندیشہ والا جملہ الحالت اضافہ معلوم ہوتا ہے اور اضافہ شدہ روایت کا تعلق بعد کے واقعہ سے ہے تاہم اس سے دور و بیوں کا علم ہوتا ہے۔ اس ضمن میں یہ بات یاد رکھنے کی ہے مرحوم شوہر کی دوستی اس وقت تک بے معنی تھی جب تک کہ حضرت امامہؓ کو اس سے اتفاق دنوتا کیوں نکل اسلام کے اصولی نکاح دولائیت کے مطابق اور عرب دستور ازدواج کے موافق بالغ عورت کی مرخصی کے بغیر اس کا نکاح نہیں کیا جاسکتا تھا۔ شادی بیاہ کے معاملہ میں دراصل پسند و تاپسند کا سوال ہوتا ہے۔ اس کے لئے یہ بھی کبھی ہو سکتا ہے کہ روایت و تعلقات کے باوجود کوئی رشتہ موزوں نہ معلوم ہو لیکن اگر کوئی ازدواجی تعلق ہوتا ہے تو وہ ہمینا دستی اور محبت کا ثبوت ہوتا ہے مگر رشتہ نہ ہادی شدنی کی

علامت نہیں ہوتا۔ ان سعد نے اس سلسلہ میں ایک دچپ واقعہ یہ بیان کیا ہے کہ حضرت ابوسفیان بن حارث بن عبدالمطلب ہاشمی جو قول اسلام سے قبل رسول اکرم ﷺ کے ہیں سال تک جانی دشمن رہے تھے، ایک پر حضرت عثمان بن عفان امویٰ کے پاس یوچے اور ان کی صاحبزادی کا ہاتھ ماٹا گر حضرت عثمان نے اس کا کوئی جواب نہیں دیا۔ وہ ان کے پاس تھوڑی دیر تک بیٹھے بھی رہے مگر انہوں نے کچھ نہ کہا۔ آخر کار وہ انھوں نے اور حضرت علی ہاشمی سے سارا ماجرہ کہہ سنایا۔ موخر الذکر صحابی نے فرمایا کہ اس لڑکی سے زیادہ قریبی عزیز کا نکاح تم سے کئے دیتا ہوں اور اپنی دختر ان سے منسوب کر دی (۱۳۵)۔ حضرت ابوسفیان ہاشمی کے بھائیوں اور بھیجوں سے خلیفہ سوہم کے تعلقات کے پس منظر میں اس واقعہ کے پارے میں بس بھی کہا جا سکتا ہے کہ حضرت عثمان نے کسی وجہ سے ان سے اپنی صاحبزادی کی شادی کرنی پسند نہیں کی۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہوا کہ ان کو کسی طور ان سے عداوت و نفرت تھی۔

حضرت ولید بن عقبہ امویٰ کی ولادت کوفہ سے معزوفی کے بعد حضرت سعید بن العاص امویٰ کو خلیفہ سوہم نے وہاں کا گورنر مقرر کیا تھا۔ اس صحن میں یہ یاد رکھنے کی ضرورت ہے کہ حضرت ولید امویٰ کے سلسلہ میں راویوں نے بہت سے اڑامات لگائے تھے جن کے سبب ان کی معزوفی عمل میں آئی تھی اور اس کے نتیجہ میں ہجیسا کہ کہا جاتا ہے کہ حضرت عثمان اور حضرت علیؑ کے تعلقات میں تھی آگئی تھی اور درسرے اکابر بنی ہاشم بھی حضرت عثمان سے کبیدہ خاطر ہتائے جاتے ہیں (۱۳۶)۔ اس پس منظر میں طبری کی ایک روایت بہت اہمیت اختیار کر لیتی ہے۔ اس کے مطابق ۵۱-۵۰ مھ / ۳۰ مھ میں حضرت سعید بن العاص امویٰ نے کوفہ سے پیش قدی کی اور ان کا ارادہ خراسان پر تاخت کرنے کا تھا۔ ان کے ساتھ اس مہم میں بعض اکابر صحابہ کرام بھی شریک چہار رہے تھے اور ان کی ماتحتی میں لے تھے۔ طبری نے ان بزرگوں میں حصہ ات خدیفہ بن یمان، حسن بن علی ہاشمی، حسین بن علی ہاشمی، عبد اللہ بن عباس ہاشمی، عبد اللہ بن عمر عدوی، عبد اللہ بن عمرو، بن عاصی، سہمی اور عبد اللہ بن ذیبر اسدی رضی اللہ عنہم کے اسماۓ گرائی گئے ہیں (۱۳۷)۔ یہ حسن اتفاق کتنا اہم ہے کہ ان میں سے پیشتر اصحاب رسول ﷺ چار سال قبل افریقہ کے مجاہد پر ایک اموی امیر و گورنر کی ماتحتی میں لے تھے اور چار سال بعد اسی اموی خلیفہ کے دور میں ایک دوسرے اموی امیر و گورنر لشکر کی کمان میں دشمنان اسلام سے دست و گربیان ہوئے تھے۔ اگر تاریخ اسلام کے دفاتر کھنگالے جائیں تو اس نوع کی بہت سی ہائلیں

ل جائیں گی جو خلیفہ سوئم اور ان کے اموی گورنروں اور امیروں کے ساتھ بوناہشم کے قلعوں و  
ہواقت کے دلاکل فراہم کریں گی۔

خلافت عثمانی میں پیشہ اعمال و دلائۃ صوبہ جات جب مرکب خلافت آتے تھے تو دہان کے  
ہمابرجین و انصار کے اکابر و شیوخ کے نئے گرفتار تھائف لایا کرتے تھے اور اگر وہ اس میں کوتاہی کرتے  
آنفیز رسول ﷺ کو تادیب کرتے اور ان کو زیادہ سے زیادہ صدر حجی پر ابھارا کرتے تھے۔ ابن سعد  
کا بیان ہے کہ ایک بار حضرت سعید بن عاص مگر غیر کوفہ حضرت عثمانؑ کی خدمت میں مدینہ منورہ حاضر  
ہئے تو مجاہرین و انصار کے بزرگوں اور سرداروں کے لئے تھائف لائے جن میں تیجی کپڑے بھی  
ٹھال تھے۔ انہوں نے دوسرے بزرگوں کے علاوہ حضرت علی بن ابی طالبؑ کے لئے بھی تھنے بیجے  
ڈانہوں نے قول فرمائے۔ ابن سعد نے اس کے بعد بنو امیہ کی دادو دہش کے بارے میں حضرت  
وموسف کا جو بیان نقل کیا ہے وہ حضرت علیؑ کے طرز عمل اور دوسری روایات سے میل نہیں کھاتا۔  
اصل تھے وہ کسی کا راوی کا الحق معلوم ہوتا ہے۔ اس جملہ کا مفہوم یہ ہے کہ ”بنو امیہ مجھے دراثت و میراث  
کوئی سے زیر بار کر رہے ہیں اور اگر میں زندہ رہ گیا تو ان کو اس سے قطعی محروم کر دوں گا۔“ اگر حضرت  
وموسف کا بھی خیال ہوتا تو وہ حضرت سعید بن عاص امویؑ کا تحد قبول نہ فرماتے اور بعض دوسرے  
ابوی تھائف سے اختبا کرتے جیسا کہ آگے آرہا ہے۔ اس تحد کے بارے میں یہ تکہ بھی یہاں ہم ہے  
کہ حضرت سعید بن عاص امویؑ نے امیر المومنین حضرت عثمانؑ کے بعد سب سے بڑا اور تیجی تحد  
حضرت علیؑ کی خدمت میں پیش کیا تھا (۱۳۸)۔

بنو امیہ میں حضرت عبد اللہ بن عامر امویؑ اپنی جود و سخا، دلنشدی و مالداری، کریم انفسی اور  
بضداداری کے لئے معروف و مشہور تھے۔ وہ نہ صرف اپنے صوبے۔ بصرہ۔ میں مسلمانوں کو اپنے عطا یا  
لے فوازتے رہتے تھے بلکہ حریمین شریفین کے بزرگوں اور اپنے خانہ انی بھی عبد مناف کے عزیز زوں کو  
بھی تھائف و عطا یا سے ماں مال کیا کرتے تھے (۱۳۹)۔ متعدد عرب شرماں نے ان کے جود و سخا کی تحریر  
کیں تھاں کلکھے ہیں۔ تیجی کا بیان ہے کہ شاعر تابغہ جعفری اگرچہ حضرت علیؑ کا حامی تھا گمراں نے حضرت  
عمر و علی بن حکم امویؑ اور حضرت ابن عامر امویؑ کے حسن سلوک اور جود و سخا کے لئے قصیدے کیے ہیں  
کہوران کی مذہبی تحریر کی تھی (۱۵۰)۔

ابن سعد کا بیان ہے کہ خراسان کی مذکورہ بالا مہم سے حضرت عبد اللہ بن عامر امویؑ نے

احرام باندھ لیا اور عمرہ کے لئے کمک کر مدد گئے اور پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خدمت میں مدینہ حاضر ہوئے۔ خلیفہ سوّم نے ان کو اپنی قوم سے صدر حجی کرنے کا حکم دیا۔ چنانچہ انہوں نے اس کی حیل کی اور حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی خدمت عالی میں محض تین ہزار درہم اور کچھ ملبوسات بیسیے۔ جب وہ تھائے ان کے پاس پہنچے تو انہوں نے بے اختیار فرمایا: "الحمد لله! ہم دیکھتے ہیں کہ میرا ش محمد ﷺ کو ہمارے علاوہ دوسرے کھارے ہیں۔" جب یہ جملہ حضرت عثمانؓ کے گوشی مبارک مکح پہنچا تو انہوں نے حضرت عبد اللہ بن عامرؓ کو حرسِ نش کرتے ہوئے فرمایا: "اللہ تمہاری رائے کا ستیا اس کرے! کیا تم نے علیؓ کو صرف تین ہزار درہم بیسیے تھے؟ انہوں نے عرض کیا: "میں نے اخافذ کرنا مناسب نہیں سمجھا اور پھر مجھے آپ کی رائے عالی کا علم نہیں تھا۔" خلیفہ کرم نے فرمایا: "فیاضی و سخاوت دلکھاؤ۔" چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عامرؓ نے حضرت علیؓ کی خدمت میں میں ہزار درہم اور دوسرے تھائے تھائے بیسیے۔ روایی کا بیان ہے کہ حضرت علیؓ شاداں، فرحاں، مسجد، نبوی میں آئے اور اپنے حلقہ احباب میں بیٹھے تو وہ سب اپنی عامرؓ کے تھائے تھائے و ملات کا چچا کر رہے تھے کہ یہ اپنی عامرؓ قریش کا حاتم ہے۔ حضرت علیؓ نے فرمایا: "بلاریب وہ جو اتنا قریش کا سردار و سید ہے" (۱۵۱)۔

اپنی سعد کا اگلا بیان اس سے زیادہ اہم ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ جب حضرت عثمانؓ کے عمال و حکام پر سخت سخت چینی کی گئی اور تاقدوں نے حضرت عثمانؓ پر ان کی معزولی کے لئے زور دالا اور عمال کے سلسلہ میں ان کو سخت سست کہا تو انھیں ظالموں نے ان سے یہ بھی شرط منوائی تھی کہ وہ حضرت عبد اللہ بن عامر امویؓ کو ولادت بصرہ پر قائم رکھیں گے کیونکہ وہ اپنے جود و کرم اور فیاضی و سخاوت کے سبب ان کے محبوب تھے اور وہ اس امویؓ گورنر کی مثالی دادود ہش سے محروم نہیں ہوتا چاہتے تھے (۱۵۲)۔

جمیٰ نے حضرت معاویہؓ والی شام اور ایک ہاشمی بزرگ کے تعلقات برادران سے متعلق ایک دلچسپ روایت بیان کی ہے۔ یہ واقعہ خلافتِ عثمانی کا معلوم ہوتا ہے اگرچہ اس میں زمانہ کی تصریح نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مذکورہ بالا ہاشمی بزرگ کا انتقال خلافتِ عثمانی کے اوخری میں ہو گیا تھا۔ اہن دلچسپ روایت بیان ہے کہ ایک بار حضرت حارث بن توفیل بن عبد المطلب ہاشمی حضرت معاویہؓ امویؓ کی مجلس میں بنو عبد مناف کے کچھ نوجوان لے کر پہنچے تو حضرت معاویہؓ نے فرمایا: "یہ جو ان ایسے ہیں جیسا کہ بنو مازن کے شاعر یعنی حریث بن حفظ نے کہا ہے اور پھر اس کا یہ شعر پڑھا:

بنو المحمد، لم تقدر بهمِ امہا تهم  
و آباء هم آباء صدق و أنسجو (۱۵۳)

روایت میں اس کے آگے کچھ اور نہ کوئی نہیں ہے لیکن یہ قطعی ہے کہ حضرت معاویہؓ نے ان کے ساتھ صدر حجی ضرور کی ہو گی کہ وہ بھی پیکر جو دو سخا اور اپنے خاندان بنو عبد مناف کے عاشق تھے۔ اور اگر بالفرض انہوں نے کوئی اور حسن سلوک ان کے ساتھ نہ بھی کیا ہو تو بھی یہ واقعہ ان دونوں اموی اور ہاشمی اکابر کے دوستانہ مراسم کا آئینہ وار ہے۔

خلفیہ سوئم اور اکابر ہاشم کے باہمی تعلقات، الفت و محبت کی کئی مثالیں اور گذر چکی ہیں۔ دو ایک مثالیں اور ذیل میں بیان کی جا رہی ہیں جو ان کے باہمی دوستانہ روابط اور عزیزانہ تعلقات پر مزید روشنی ڈالتی ہیں۔ شیعی صاحب الاعانی کا بیان ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے تختی خلافت پر حضرات عباس بن عبدالمطلب ہاشمی، ابوسفیان بن حرب اموی، حکم بن ابی عاص اموی اور ولید بن عقبہ امویؓ کے سو اور کوئی نہیں بینہ سکتا تھا (۱۵۲)۔ اس سے نگاہ عثمانی میں رسول اکرم ﷺ کے ہاشمی چچا کی قدر و منزلت کا اندازہ ہو جائے ہے۔ اسی صحن میں ہن اشیر کی ایک روایت بھی ہماری دلچسپی کی ہے۔ مروی ہے کہ ایک مرتبہ ایک شخص نے حضرت عباس بن عبدالمطلب ہاشمی کی قدر و منزلت میں کی کی اور عناصر خاترات سے پیش آیا تو حضرت عثمانؓ نے اس شخص کو ضرب کی سزا دی۔ حضرت عباسؓ نے خلیفہ سوئم کی ادایہ پسند کی اور کہا: ”کیا رسول اللہ ﷺ کے عم مبارک کی بے توقیری کی جائے گی اور ان کے مقام و مرتبہ کا لحاظ نہیں کیا جائے گا۔ جس نے ایسا کیا یا جو اس پر راضی ہوا اس نے رسول اللہ ﷺ کی مخالفت کی“ (۱۵۵)۔ خلیفہ سوئم اور حضرت علیؓ کے درمیان مصالحانہ گفتگو کرنے میں بھی حضرت عباسؓ نے خاصاً ہم کردار ادا کیا تھا اور جب اولیٰ خلافت میں حضرت عباسؓ کا انتقال ہوا تو خلیفہ سوئم نے ان کی نمازِ جنازہ پڑھائی اور بنو ہاشم سے حسن سلوک میں اضافہ کرو یا (۱۵۶)۔

ماخذ کی چند روایات کی بنا پر اکثر جدید مورخوں نے، جو امویوں کے خلاف عصیت اور حبسی جانشی سے مبرأ نہیں ہیں، یہ نتیجہ نکال لیا ہے کہ متعدد اکابر صحابہ کرام اور خاص کر حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی اور ان کے دوسرے خاندانی ہماؤ خلیفہ سوئم حضرت عثمانؓ کی بعض پالیسیوں سے ناراض تھے اور ان کی وجہ سے ان پر تعمید و نکتہ چینی کرتے رہتے تھے۔ وہ خاص طور پر ان کی اقربانو ازی کی پالیسی سے ناراض تھے جس کے تحت خلیفہ سوئم نے بعض ایسے اموی عزیزوں کو اہم حکومتی مناصب پر فائز کر دیا تھا جن کے لئے وہ دینی لحاظ سے بالخصوص اکابر صحابہ اور سابقین اولین کی موجودگی میں ناہل تھے۔ ان بزرگوں نے بیشمول حضرت علیؓ خلیفہ سوئم کو اپنے فروتو اموی عمال کے بارے میں اپنا طرزِ عمل

بدلتے کافی بد مشورہ دیا اور خلیفہ موصوف نے ان کے مشورہ پر عمل کرنے کا وعدہ بھی کر لیا تھا ان کے ائمہ اموی مشوروں اور عالموں نے خاص طور پر حضرت مردان بن حکم اموی نے ان کو اپنی چکنی چڑی باتوں سے ایفا کے وعدہ کرنے سے باز رکھا۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ اکابر صحابہ نے گوشہ عزلت پکڑا اور خلیفہ موصوف کو ان کے حال پر چھوڑا۔ بالآخر وہ باغیوں کے ہاتھوں مظلوم شہید ہوئے (۱۵۷)۔ ہم نے اپنے موجودہ مقصود کے تعلق سے بغاٹا شم اور حضرت عثمان اموی کے تعلقات کے ضمن میں ان مورخوں کے تاثر کا خلاصہ لکھ دیا ہے۔ اگرچہ خلیفہ سوم کی پالیسیوں کے حسن و فحش اور صحیح و غلط ہونے سے مردست ہم کو بحث نہیں ہے کیونکہ موجودہ مقصود کے وائرے سے خارج ہے اور اس پر ہم نے پہلے کہیں لکھا ہے تاہم اس موضوع سے ہم یہاں صرف اس حد تک بحث کریں گے جس سبک اس سے اموی وہاں تعلقات پر روشنی پڑتی ہے۔ ہم اپنی اس بحث کا آغاز قند کی ابتدائیں حضرت علیؓ کے طرز عمل سے کریں گے جو صحابی موصوف نے خلیفہ سوم کے حق میں اختیار کیا تھا۔

ان تمام روایات، جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضرت علیؓ اور دوسرے اکابر صحابہ خلیفہ سوم کی بعض پالیسیوں سے خوش نہ تھے اور ان کی وجہ سے اپنے خلیفہ پر نکتہ چینی کرتے رہتے تھے، کے بارے میں مختصر آریہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ قلمی غلطی ہیں اور ان بزرگوں کے طرز عمل سے قلمی میں نہیں کھاتیں (۱۵۸)۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں بہت سی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے کوفہ، بصرہ اور مصر کے نکتہ چینیوں اور ناقدوں کے ایک ایک الزام کا، جو خلیفہ سوم پر عائد کرتے تھے، مسکت و مدلل جواب دیا تھا۔ روایات میں آتا ہے کہ انہوں نے ان باغیوں کو لا جواب کر کے واپس بھی کر دیا تھا (۱۵۹)۔

حضرت علیؓ اور دوسرے اکابر صحابہ نے ان باغیوں کی آمد کی خبر سن کر مدینہ منورہ کے اہم تاکوں پر اپنے جان ثاروں کے ساتھ پہر ادیا تھا اور پہلی بار ان کو مدینہ منورہ میں داخل ہونے اور شہر پر قبضہ کرنے سے باز رکھا تھا مگر باغیوں نے بہانہ کر کے بظاہر مدینہ منورہ سے اپنی واپسی کا ذہن مونگ رچایا اور پھر رات کی تاریکی میں جب خلیفہ سوم کے محافظ و جان ثار ان کی طرف سے مطمئن ہو گئے تھے اپنی آکر شہر پر قبضہ اور خلیفہ مظلوم کا حامی صارہ کر لیا تھا (۱۶۰)۔ حضرت علیؓ نے ان کے پلٹ آنے کا سبب پوچھا تو انہوں نے خلیفہ سوم کے خطوط پیش کر کے اپنی واپسی کا جواز پیدا کیا تھا۔ اس پر صحابی موصوف نے اپنی فرمانی ایمانی اور عقلی رسم کے سبب ان کے کید و کمر اور فریب کی پول کھول دی تھی اور واضح کر دیا تھا کہ

ان کے پیش کردہ تمام خطوط جعلی ہیں اور وہ تو خلیفہ مظلوم کے تحریر کردہ چیز اور نہ ان پر سرکاری صورت ہے۔ حضرت علیؓ نے آخر میں فرمایا تھا: ”بندا اگر میرے ہاتھ میں جنت کی کنجی ہو تو سارے بنو امیہ کو اس میں داخل کر دوں“ (۱۶۱)۔

اس سے اہم تریہ حقیقت ہے کہ ان تمام صحابہ کرام میں سے، خواہدہ بائی ہائی ہوں یا غیر بائی ہائی، کسی ایک نے بھی باغیوں کے اس مطالبہ کی محتویات تک کو تسلیم نہیں کیا تھا کہ خلیفہ برحق خلافت سے دستبردار ہو جائیں بلکہ ان تمام بزرگوں نے حضرت عثمانؓ کو خلافت کی مند پر مستکن رہنے اور باغیوں کے مطالبہ کے سامنے نہ محکمنے کا مشورہ دیا تھا (۱۶۲)۔ متعدد تقریروں، مطاقتوں اور جلوسوں سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت علیؓ نے بالخصوص اپنے اموی خلیفہ برحق کی حمایت و مدافعت میں کیسی جان ثاری کی تھی اور ہر طرح سے ان کی محافظت کی کوشش کی تھی اور بالآخر جب باغیوں نے خلیفہ سونم کا حاضرہ کر لیا تو انہوں نے اپنے مُجرِّگو شوں حضرات حسنؓ و حسینؓ وغیرہ کو ان کے گھر اور دار خلافت کی حفاظت کے لئے تیغات کر دیا تھا۔ حضرات حسینؓ کے ساتھ حضرت ابن عمرؓ وغیرہ دوسرے اکابر صحابہ اور تابعین اپنے خلیفہ کی دلیل پر پہرہ دیتے رہتے تھے اور ان تک باغیوں کی رسائی کو روکنے کی کوشش کرتے رہے تھے (۱۶۳)۔

بلادوری، ابن سعد وغیرہ متعدد سورخوں اور راویوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے سلسلہ میں متعدد ایسی روایتیں بیان کی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عباس بن عبدالمطلب بائی ہائی کے فرزند عبد اللہ بن عباس وغیرہ، حضرت علیؓ اور ان کے فرزند ان گرامی جیسے متعدد بائی ہائی اقرباء حضرت عثمانؓ کی مدافعت و حمایت اور حفاظت و محافظت میں پیش پیش تھے اور وہ اپنے اموی عزیزیوں کے شانہ بشانہ ان کی جان و عزت کو بچانے کے لئے موجود رہتے تھے۔ مگر ان کی کوششیں ناکام ہوئیں اور باغیوں نے پچھواڑے سے حضرت عثمانؓ کے گھر میں کوڈ کر ان کو مظلوم شہید کر دیا۔ طبری کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علیؓ نے خلیفہ مظلوم و شہید کی تدفین کی اجازت دی تھی اور باغیوں کو اس میں مانع ہونے سے روکا تھا (۱۶۴)۔

شہادت عثمانؓ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خیالات و طرز عمل سے متعلق بعض روایات بلادوری وغیرہ میں ملتی ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت عثمانؓ ان کو کتنے عزیز تھے اور ان کا مرتبہ شاہو مرتفعی میں کیا تھا۔ قادہ کی روایت ہے کہ کوفہ میں ایک حفص نے دعویٰ کیا کہ ”میں گواہی

وپتا ہوں کہ حضرت عثمان شہید ہوئے ہیں۔“ وہ حضرت علیؓ کی خدمت میں لایا گیا تو آپ نے اس سے : ” پوچھا: ”جسیں کیونکر یہ معلوم ہوا۔“ اس نے کہا: ”آپ کی بخوبی علم ہے کیونکہ آپ موجود تھے جب میں رسمی اکرم ﷺ سے مانگا تو آپ نے عطا فرمایا۔ میں نے ابو بکرؓ سے مانگا تو انہوں نے عطا کیا، میں نے مزہ سے مانگا اور پایا اور میں نے عثمانؓ سے طلب کیا اور با مراد ہوا۔ پھر میں نے رسول اکرم ﷺ سے مرض کیا کہ میرے لئے برکت کی دعا کیجئے تو آپ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ تم کو برکت سے کیوں نہ نوازے گا کیونکہ تم کو ایک نبی یا ایک صدیق یا ایک شہید نے عطا کیا ہے۔“ حضرت علیؓ نے اس کی تصدیق کی (۱۶۵)۔

وہ اکثر فرمایا کرتے تھے: ”میں ایسے شخص کے نقش قدم پر آیا ہوں جس نے راولہی میں عظیم خدمات انجام دی ہیں اور وہ ان کے بعد کبھی عذاب کا منہ نہیں دیکھے گا“ (۱۶۶)۔ حضرت علیؓ ایک دوسری روایت کے مطابق فرمایا کرتے تھے: ”هم اور عثمان ان لوگوں میں شامل ہوں گے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: وَنَزَّلْنَا مِنْفَى صَدُورِهِمْ مِنْ غَلَّ أَخْوَانَنَا عَلَى سُرِّ مُتَقَابِلِينَ“ (اور نکال ڈالی، ہم نے جو ان کے جیوں میں تھی خنکی، بھائی ہو گئے، تھنوں پر پیشے آئنے سامنے۔ اُبھر ۷۳) ایک ہر حضرت علیؓ نے حضرت عثمان کا ذکر کیا اور پھر آیت تلاوت کی: ”إِنَّ الَّذِينَ سَبَقُتْ لَهُمْ مِنَ الْحَسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبَدِّلُونَ (جن کے لئے پہلے سے پھر پہلی ہماری طرف سے نکلی وہ اس {دو زخم} سے )“ رہیں گے۔ (الانبیاء ۱۰) پھر فرمایا اس سے مراد عثمانؓ اور اصحاب عثمانؓ ہیں (۱۶۷)۔ بلاذری کی ان روایتوں کی تائید میں اشیرنے بھی کی ہے جنہوں نے مذکورہ آیت کریمہ پر مشتمل روایت حضرت حسان بن نبی کے ہاتھ سند پر بیان کی ہے (۱۶۸)۔ ایسی متعدد روایات ہیں جن سے حضرات علیؓ ہاشمی اور عثمان امویؓ کے ہاتھ خوشگوار تعلقات اور برا اور لئے روابط پر زوال شدی پڑتی ہے اور ان تمام روایات کی ثقیلی ہوتی ہے جو بخوبی سے ہاشمی تفتر و عناد کا حوالہ دلتی ہیں۔

حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ کے تعلقات اور حضرت معاویہؓ کے طرز عمل بکھارے گمراہ ایک اہم روایت بلاذری کے بیہاں ملتی ہے۔ اس کے مطابق ایک پیشہ اور اس کے پانی کے بارے میں ایک معاذبے پر حضرات علیؓ و طلوعؓ میں تازع ہوا۔ حضرت علیؓ اس کو قائم رکھنا چاہتے تھے جب حضرت طلوعؓ اس کو باطل کرنے پر مسرت ہے۔ دونوں نے اپنا اختلاف حضرت عثمانؓ کی عدالت میں ٹھاکریا۔ حضرت عثمانؓ موقعہ محل کے معاذبے کے لئے مذکورہ بالا پانی پر ہیوچے۔ اسی وراثن حضرت معاویہؓ

جو شام سے آئے ہوئے تھے وہاں پہنچے کیونکہ ان کو اس اختلاف کی خبر لگ گئی تھی۔ حضرت معاویہؓ نے فرمایا: ”اگر اس پانی کو خلافت عمرؓ میں قائم و برقرار رکھا گیا تھا تو اب کون ایسا ہے جو اس کو تبدیل کر سکے۔“ حضرت عثمانؓ نے ان کی رائے سے اتفاق کیا اور فرمایا: ”جس پانی کو حضرت عمرؓ نے نہیں بدلا اس کو ہم نہیں بدلتے بلکہ ایسی کسی چیز کو تبدیل نہیں کرنے والے تو حضرت عمرؓ نے اپنے زمانے میں کی تھی۔“ اس طرح انہوں نے حضرت علیؓ کے حق میں فیصلہ کر دیا (۱۶۹)۔ حضرت علیؓ اور حضرت عثمانؓ کے برابر اور انہی تعلقات کا باب بہت وسیع ہے مگر اس کو اسی مثال پر ختم کیا جاتا ہے ورنہ بحث بہت طویل ہو جائے گی۔

امارت حج کی جو سنت رسول ﷺ نے اپنے عہد میں قائم کی تھی وہ آپ کے خلفاء کرام نے بھی قائم رکھی۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ تھی نے اپنے پہلے سال خلافت حضرت عمر بن خطاب عدویؓ کو اور خلیفہ دوامؓ نے اپنی خلافت کے پہلے سال حضرت عبد الرحمن بن عوف زہری کو امیر حج مقرر کیا تھا۔ خلیفہ سوامؓ نے بھی صحابی موصوف کو پہلے سال اور آخری سال میں حضرت عبد اللہ بن عباس ہاشمؓ کو امیر حج مقرر کیا (۷۰)۔ موخر الذکر کی تصریح کے بارے میں طبری نے ایک دلچسپ روایت نقل کی ہے۔ اپنی محصوری کے زمانے میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے حضرت ابن عباسؓ سے کہا کہ وہ حضرت خالد بن عاصی امویؓ کے پاس مکہ جائیں اور ان کو بتائیں کہ خلیفۃ المسیحین اتنے دنوں سے محصور ہیں اور ان پر کھانا پانی بند ہے حتیٰ کہ وہ اپنے خرید کردہ بیرونیہ کاپانی بھی نہیں پی سکتے اور گھر کا کھاری پانی پہنچنے پر مجبور ہیں لہذا ان کو حکم خلیفہ پہنچائیں کہ وہ اس سال حج کی امارت کے فرائض انجام دیں۔ حضرت عثمانؓ نے فرمایا: ”میرا خیال ہے کہ وہ میری بات نہ مانیں گے اس صورت میں تم لوگوں کو حج کراؤ یا۔“ حضرت ابن عباسؓ کا بیان ہے کہ میں نے حضرت خالد بن عاصیؓ کو حضرت عثمانؓ کو پیغام پہنچایا مگر انہوں نے حج کرانے سے انکار کر دیا اور کہا: ”تم ہی لوگوں کو حج کراؤ کیونکہ تم خلیفۃ المسیحین کے اہنِ عم ہو اور ان کے سب سے قریبی عزیز ہو۔ لہذا میں نے امارت حج کے فرائض انجام دئے۔“

مذکورہ بالواروایت سے نہ صرف عثمان امویؓ اور ابن عباس ہاشمؓ کے روابط محبت کا پتہ لگتا ہے بلکہ وہ بنوہاشم کے بارے میں بنوامیر کے آثار کے خدمات و خلیلات کی عنکاسی بھی کرتی ہے۔ اس روایت میں مزید یہ بھی مذکور ہے کہ حضرت عثمانؓ نے مسلمانوں کے نام جو خط لکھا تھا اسے بھی حضرت ابن عباس ہاشمؓ نے تدویہ کے دل لوگوں کو پڑھ کر سنایا اور اپنے اموی خلیفہ کی نیابت کی۔ حضرت

ابن عباس ہاشمی رضی اللہ عنہ حضرت عثمانؑ کی شہادت کے بعد فرمایا کرتے تھے: "اگر تمام لوگوں نے عثمانؑ کے قتل پر اجماع کر لیا ہوتا تو وہ آسمان سے سکنار کے جاتے اور اگر لوگوں نے ان کے خون کے قصاص کا مطالبہ نہ کیا ہوتا تو لوگوں پر آسمان سے پھر برستے" (۱۷۱)۔

خلافت عثمانی میں بنو اسرائیل اور بنو ہاشم کے ازدواجی تعلقات کا اب تک پڑھنیس لگ کا لیکن ایک اپنے رشتہ کا علم ہوا ہے جو اپنے نتائج کے لحاظ سے بہت اہم تھا۔ زیریں کا یہاں ہے کہ حضرت حسین بن علی ہاشمؑ نے ابو مرہ ثقیفؑ کی ایک دختر نیک انتز سے شادی کی تھی جن کا نام آمنہ یا الیٰ تھا اور جو مشہور صحابی اور سردار اور ثقیف حضرت عروہ بن مسعود ثقیفؑ کی پوتی تھیں۔ اس رشتہ سے حضرت حسینؑ کے فرزند ارجمند حضرت علی اکبر پیدا ہوئے۔ ماں کی طرف سے ان کی رگوں میں اموی خون تھا کیونکہ ان کی والدہ ماجدہ حضرت ابوسفیان بن هربؓ کی بیٹی اور مشہور صحابیہ حضرت میمونہ امویؓ کی صاحبزادی تھیں۔ اس لحاظ سے حضرت حسین ہاشمؑ حضرت ابوسفیان امویؓ کے نت داماد اور حضرت معاویہؓ کے پیش تجویز اور حضرت علی اکبر اموی خلیفہ یزید بن معاویہ اموی کے بھانجے تھے جبکہ ان کے والدہ ماجدہ حضرت حسین ہاشمؑ بد نام و مطعون خلیفہ اموی کے برادر نہیں تھے (۱۷۲)۔

اوپر کی منفصل بحث سے یہ ثابت ہوتا ہے، اور اس میں کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں رہ جاتی، کہ خاندان بنی ہاشم و خاندان بنی اسرائیل میں عام طور پر اور حضرت عثمان بن عفان اموی اور اکابر بنی ہاشم میں خاص طور پر برادرانہ تعلقات قائم تھے اور وہ عہد بجهد ملکتم تر ہوتے گئے تھے۔ دوسری طرف یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ان میں کسی طرح کی خاندانی رقبات یا قبائلی عصیت و عداوت نہیں تھی۔ ممکن ہے کہ ان کے بعض اکابر اور خاندانوں کے درمیان کسی معاملہ پر کوئی اختلاف یا تازع پیدا ہوا ہو مگر وہ اختلاف رائے اور تنوع خیال کی قسم سے تھا اور وہ بھی نیک نہیں، خیر خواہی اور ایمانداری پر مبنی تھا۔ وہ اختلاف برائے اختلاف یا اختلاف بوجہ و شنی نہیں تھا۔ اس قسم کی اختلافی صورت کا خاندان انوں یا افراد میں پیدا ہو جاتا فطری امر ہے اور شریعت و مسلمان اس کی اجازت بھی دیتا ہے اور اسے برداشت بھی کرتا ہے۔

خلافتِ علوی (۵۳۵ھ / ۲۵۶ھ - ۴۳۰ھ / ۲۶۰ھ)

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی خلافت کا آغاز اسلام کے فتنہ کبریٰ کے زمانہ شباب میں ہوا جب ناجائز عداوت و دشمنی اور جائز اختلاف رائے اپنے اپنے کمال پر تھے۔ ناجائز عداوت و دشمنی جس کو قرآن کریم میں طفیل و تھی کہا گیا ہے امصار کوفہ و بصرہ و مصر کے باغیوں اور عثمان شہید کے قاتمکوں کا شیوه تھا اور جائز اختلاف رائے جس کی شریعت و اخلاق اجازت دیتے ہیں ہیں عام مسلمانوں اور محبہ کرام کا وطیرہ تھا۔ اسی کے سبب بعض اکابر صحابہ، ولایات کے عمال و ولاءۃ اور مسلمانوں کے طبقات نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے طریقہ و حالاتِ انتقام سے اختلاف کیا تھا (۱) اور پھر اس اختلاف رائے کا سلسلہ حضرت عثمانؓ کی مظلومانہ شہادت کے قصاص کے مطالبہ سے جرگیا تھا (۲)۔

یہ حالات کی ستم ظریغی تھی کہ اختلاف رائے کا پچکر کہ خون نا حق کا قصاص لینے کے معاملہ پر ہوئی طور سے باغیوں اور قاتمکوں کے سوا کسی کو بھی اختلاف نہیں تھا، بلکہ تھا تو صرف اس کے وقت طریقہ پر۔ نئے خلیفہ اور پھر ہمتو اطباقات کا خیال تھا کہ جب تک ان کی خلافت کمل طور پر قائم نہ ہو جائے اور صوبوں کے ولاءۃ و حکام اس کے آگے سر تسلیم فرم نہ کر دیں اور ان کی متعدد طاقت سے باغیوں اور خلیفہ مظلوم کے قاتمکوں کی طاقت و ذرور کو توڑ دیا جائے اس وقت تک قصاص لینا تما ممکن ہے بلکہ وہ حربی فتنوں کی انگلخت کا باعث بنے گا (۳) جبکہ امام المومنین حضرت عائشہ صدیقہؓ اور ان کے اتحادیوں لغرات طلحہ و زبیرؓ اور ان کے ہمتواؤں کا خیال تھا کہ اگر اس فتنہ کا سر فوراً نہ کچلا گیا تو خلافتِ علیؑ کا انعقادی کمل نہ ہو گا اور فتنہ مضبوط سے مضبوط تر ہوتا چلا جائے گا لہذا فتنہ کا سر کچلتا اور باغیوں اور قاتمکوں سے قصاص لینا فوری توجہ کا طالب ہے (۴)۔ اسی خیال کے حامی حضرت معاویہؓ اور ان کے پیاری دفادار تھے (۵)۔ صحابہ کرام اور مسلمانوں کے اس اختلاف کا انحصار ان کی نیک نیتی اور بخیر خواہی امت کے جذبات پر تھا اور کسی طور دشمنی یا عداوت پر بتی نہیں تھا۔

انی سیاسی فکر اور پالسکی کے مطابق حضرت علیؑ نے تمام اموی عمال و حکام کو معزول کرنے کا بیان کر لیا کہ اسی معاملہ کو آڑ بنا کر باغیوں نے شورش برپا کی تھی اور خلیفہ سوہمؓ کو شہید کیا تھا۔ نئے خلیفہ نکل خواہش تھی کہ وہ باغیوں کے اس مطالبہ کو تسلیم اور پورا کر کے ان کے لئے بہانے کی کوئی گنجائش نہ پہنچویں۔ اسی لئے انہوں نے حضرت معاویہؓ سیاست تمام عثمانی عمال و حکام کو فوری طور پر معزول

کر دیا)۔ ان کے اس فیصلہ میں کسی ذاتی یا خاندانی عداوت یا عمالی عثمانی کے کرزدار و پائسی سے اختلاف و تاراضی کا غصہ پوشیدہ نہیں تھا۔

حضرت علیؑ کے اس فیصلہ سے متعدد اکابر صحابہ کو بالعموم اور ان کے اپنے ہاشمی مشیروں اور خیر خواہوں کو بالخصوص اختلاف تھا۔ چنانچہ دوسرے جہاندیدہ حضرات کے علاوہ حضرت عبد اللہ بن عباس ہاشمیؑ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ کم از کم حضرت معاویہؓ کی فوری معزولی کے حق میں نہیں تھے اسی لئے ابن اشیر کے بیان کے مطابق انہوں نے حضرت علیؑ کو اس سے بازرگانی کی کوشش کی تھی اور بعد میں کسی مناسب وقت پر ان کو معزول کرنے کی یا حضرت علیؑ کا ہمباہنا کی ذمہ داری بھی لی تھی۔ انہوں نے حضرت موصوف کے انکار پر بیہاں تک کہہ دیا تھا کہ بہادری اور شجاعت اور چیز ہے اور صاحب رائے ہوتا اور چیز۔ حضرت علیؑ نے اس پر بھی اپنا فیصلہ نہیں بدلا اور اس کی بجائے انہوں نے حضرت ابن عباسؓ کو شام کا ولی مقرر کر دیا تو انہوں نے یہ کہہ کر مذہرات کر لی کہ ”یہ رائے تمؓ نہیں۔ معاویہؓ بنو امية کی ایک اہم شخصیت ہیں۔ وہ عثمانؓ کے اسی عم اور ان کے عائلہ ہیں اور مجھے خون میں ہے کہ میں اگر وہاں جاؤں گا تو عثمانؓ کے عوض میری گردن مار دی جائے گی ورنہ وہ کم از کم مجھے قید کر کے آپ سے میری قربت کے سبب وہی سب کچھ کریں گے جو آپ کے لئے کر رہے ہیں۔“ انہوں نے پھر حضرت علیؑ کو سمجھا یا مگر انہوں نے حضرت ابن عباسؓ کی بات نہیں بانی (۱۷۹)۔

فتنه کبریٰ کے زمانے میں اسی اختلاف رائے کا افہار خود حضرت علیؑ کے صاحبزادے حضرت حسنؓ نے بھی کیا تھا اور وہ شروع سے حضرت علیؑ کے مدینہ منورہ سے باہر نکلنے، ام المومنینؓ کے اتحاد، حضرت معاویہؓ کی افواج سے ایختہ اور باغیوں کے سلسلہ میں ان کی رائے مانے کے خلاف تھے (۱۸۰)۔ صورتِ حالی اتنی چیخیدہ ہو گئی تھی کہ کوئی چیز واضح نہیں نظر آرہی تھی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ جل جمل (۱۸۱) اور جنگِ صفين (۱۸۲) کے واقعات ہائلہ پیش آئے جن کی تماستر ذمہ داری پاگیوں (۱۸۳) کا تلفیق عثمانؓ کے سر ہے کیونکہ حضرت علیؑ اور ان کے سیاسی مخالف دونوں مواقع پر صلح کے حق میں نہ اور معاهدہ صلح ہونے ہی والا تھا جو فتنہ اگیزوں کی سازش اور فتنہ جوئی کے سبب وقوع پزیر رہا۔

بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علیؑ کو بھی اس ساری صورتِ حال پر شرعاً رنج تھا۔ ان کو شروع میں اندازہ نہیں تھا کہ حالات یوں تابو سے باہر ہو جائیں گے اور طریقہ کا اختلاف یوں اسلامی امت کے انتشار و افتراق اور خانہ جنگی کا سبب بن جائے گا (۱۸۴)۔

اس بحث سے یہ واضح ہوتا ہے کہ حضرت علیؑ اور اتحاد ملاشہ کا اختلاف یا حضرت علیؑ اور حضرت معاویہؓ کا اختلاف کسی ذاتی دشمنی یا خاندانی عداوت پر بھی نہیں تھا جیسا کہ ہمارے قدیم و جدید سور نہیں ثابت کرنے میں اپنی چوٹی کا ذریعہ لگاتے ہیں۔ وہ اس کی تمام تر ذمہ داری بنو امیہ پر ڈالتے ہیں کہ وہ اپنی دیرینہ عداوت و رنجش کے سبب حضرت علیؑ کی خلافت کے دشمن تھے اس لئے اتحاد ملاشہ سے ناجائز فائدہ اٹھا کر پہلے جنگِ جمل برپا کرائی اور جب اپنے مقصد میں ناکام رہے تو پھر حضرت معاویہؓ کے ساتھ خم ٹھوک کر میدان میں آگئے اور جنگِ صفين برپا کرائی (۱۸۵)۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں جنگوں کی ذمہ داری باغیوں اور قاتلوں کے سر ہے کہ انہوں نے اسے بھڑکایا تھا (۱۸۶)۔ دونوں جماعتوں کی نیک تیکی کی دلیل یہ ہے کہ وہ دونوں موقع پر اختلاف ختم کر کے صلح پر آمادہ اور اتحاد و تعاون کے لئے تیار ہو گئے تھے (۱۸۷)۔ ان کے اتحاد و اتفاق اور تعلق خاطر کی بعض مثالیں درج ذیل ہیں۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بڑے بھائی حضرت عقیل ہاشمؑ اپنے چھوٹے بھائی سے محبت رکھنے کے باوجود سیاسی اور مسلکی اختلاف رکھتے تھے اور اسی وجہ سے انہوں نے حضرت معاویہؓ کا ساتھ دیا اور جنگِ صفين میں ان کے جھنڈے کے تلے حضرت علیؑ کے خلاف صاف آرار ہے تھے اور زندگی بھر اپنے مسلک پر قائم رہے (۱۸۸)۔ ہمارے عام مردم نہیں یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ حضرت عقیلؑ نے دنیاوی منافع کے لائق میں اپنے بھائی کا ساتھ چھوڑا اور حضرت معاویہؓ کا ساتھ دیا تھا (۱۸۹)۔ لیکن یہ ان کے ساتھ ظلم ہے۔ غزوہ حنین میں عمومی سی سوئی ہال نیمت میں پانے والا اور پھر حکم نبوی کی تعییل میں بھی اس کو واپس کر دینے والا صاحبِ کردار صحابی دنیاوی لائق میں اپنے ضمیر و ایمان کا سودا نہیں کر سکتا تھا (۱۹۰)۔ اس سے یہ بھی نہیں سمجھا جا سکتا کہ وہ اپنے خاندانی ہاشم یا ایمان کا سودا نہیں کر سکتا تھا۔ حضرت معاویہؓ کے کوئی خصوصت و عداوت رکھتے تھے جس نے ان کا سیاسی طرزِ عمل تعین کیا تھا۔ اس چھوٹے بھائی سے کوئی خصوصت و عداوت رکھتے تھے جس نے ان کا سیاسی طرزِ عمل تعین کیا تھا۔ اس سلسلہ میں اپنی عسکر نے ایک ایسی روایت بیان کی ہے جو حضرت معاویہؓ سے حضرت علیؑ کے تعلق خاطر کو واضح کرتی ہے۔ حضرت معاویہؓ کے ایک مولیٰ حریث ایک بہادر شہر ار تھے جو حضرت معاویہؓ کے مشکل بھی تھے اور انھیں کی طرح لباس بھی پہننے تھے۔ حضرت معاویہؓ ان سے بہت محبت بھی کرتے تھے اور ان پر اعتماد اور ان کی فوجی صلاحیت پر بھروسہ بھی رکھتے تھے مگر جنگِ صفين کے موقع پر ان کو تائید کی تھی کہ وہ حضرت علیؑ پر ہاتھ نہ اٹھائیں مگر انہوں نے ایک دوسرے صاحب حضرت عمر بن عاصؓ کے مشورہ پر حضرت علیؑ سے مبارزت کی اور مارے گئے۔ حضرت معاویہؓ کو ان کی موت کا شدید

غم ہوا اور جب ان کو صلاح عمر و بن عاصی کا علم ہوا تو ان کو شدید تنبیہ کی (۱۹۱)۔ ظاہر ہے کہ اس میں حضرت عمر و بن عاصی کا نام راوی نے الماتی طور سے بڑھایا ہے مگر بقیہ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلکی اختلاف کے باوجود ان میں عداوت نہیں تھی۔

ان عساکرنے ہی ایک اور دلچسپ روایت بیان کی ہے جس کے مطابق بنو بکر بن واکل کے ایک فرد خالد بن معمربن سلمان بن حارث نے صفين میں حضرت علیؑ کا ساتھ دیا تھا مگر بعد میں حضرت حسنؑ کے لشکر کو چھوڑ اور حضرت معاویہؓ سے جاٹے۔ ابو عبیدہ کا بیان ہے کہ حضرت معاویہؓ نے اگرچہ ان کے تعاون کا صلیب دیا کہ ان کو آرمینیا کا ولی بنا دیا مگر ان کی یہ پیشکش قول نہیں کی کہ وہ حضرت علیؓ پر گھات لگا کر حملہ کریں اور ان کا کام تمام کرو دیں (۱۹۲)۔ اسی ضمن میں انہیں اشیر کی ایک روایت بڑی اہمیت کی حاصل ہے۔ اس کے مطابق جب حضرت معاویہؓ کو فوج ہوئے تو ہبیب بن بجرہ خارجی جو انہیں ملجم کے ساتھ حضرت علیؑ کی شہادت کے موقع پر موجود تھا ان کی خدمت میں تقریب حاصل کرنے کے لئے پہنچا اور دعویٰ کیا کہ اس نے انہیں ملجم کے ساتھ مل کر حضرت علیؓ کو قتل کیا ہے تو حضرت معاویہؓ شدید رنج و اندوہ کی کیفیت طاری ہو گئی اور وہ مجلس سے اٹھ کر قیامگاہ میں چلے گئے اور اپنے حاکم شہر اٹھ کو بلا کر فرمایا: ”اگر تم نے ہبیب کو دیکھا بھی اور مجھے پتہ چلا کہ وہ میرے دروازے پر آیا ہے تو میں تم سب کو ہلاک کر دوں گا۔ اس کو اپنے شہر سے جلاوطن کر دو۔“ اس طرح قاتل علیؓ یا معاویہ قاتل کو انہوں نے شہر بدر کر دیا (۱۹۳)۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہیں اس واقعہ کا بھی ذکر کر دیا جائے جس کے مطابق حضرت علیؓ کی شہادت کے بعد ان کے ایک مداح و حامی اور وقت کے خطیب و ادبی حضرت ضرار بن ضرہ سے حضرت علیؓ کے محاسن و محامد اصرار و مطالبہ کر کے سنے اور سن کر خوب روئے اور خطیب مذکور کی تعریف و تحسین کی اور ان کے ساتھ حسنؑ سلوک کیا اور انعام و اکرام سے نوازا (۱۹۴)۔ دوسری طرف حضرت علیؓ کو اپنی زندگی کے اوآخر میں یہ یقین ہو گیا تھا کہ حضرت معاویہؓ ہی خلیفہ اسلام نہیں گے۔ اس لئے انہوں نے حضرت حسنؑ کو وصیت کی تھی کہ وہ حضرت معاویہؓ سے صلح کر لیں اور ان کی امارت و خلافت سے کراہت نہ کریں ورنہ بڑی ایتری پھیلے گی (۱۹۵)۔

حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں رسول اکرم ﷺ نے پیشگوئی کی تھی کہ میرا یہ بیٹا مسلمانوں کے دو گروہوں کے درمیان صلح کرائے گا (۱۹۶)۔ حضرت موصوف نے نبی :

پیشگوئی کو پورا کیا۔ حضرت علیؓ کی شہادت کے بعد جب انہوں نے محسوس کیا کہ معاملہ ان کے قابو سے باہر ہے تو انہوں نے حضرت معاویہؓ سے بعض شرائط پر صلح کر لی۔ حضرت معاویہؓ نے ان کی تمام شرائط مان لیں جن میں حضرت علیؓ پر سب و شتم بند کرنے کی شرط بھی شامل تھی (۱۹۷)۔ ہمارے سورخین اور رواۃ عام طور پر یہ ضرور بیان کرتے ہیں کہ سب و شتم علیؓ کی شرط تسلیم نہیں کی تھی جب کہ باقی تمام شرائط مان لی تھیں مگر یہ صحیح نہیں ہے۔

حضرت علیؓ پر سب و شتم کی تمام روایتیں ضعیف، بھروسہ اور بساویات موصوعیت ہیں۔ حضرت معاویہؓ اور ان کے جانشین اموی خلفاء نے اس فعلِ حرام کا بھی ارشکاب نہیں کیا۔ یہ ان پر اتهام ہے (۱۹۸) اور ان کے برادران اور دوستانہ تعلقات نیزان کے عمل کے خلاف ہے۔ مثال کے طور پر ان اشیر نے بیان کیا ہے کہ ایک دن بسر بن ابی ار طاة حضرت معاویہؓ کی مجلس میں موجود تھے اور ان کے ساتھ حضرت زید بن عمر بن خطابؓ بھی، جن کی والدہ ماجدہ حضرت علیؓ کی صاحبزادی حضرت ام کلثوم تھیں، تشریف فرماتھ۔ نبر نے حضرت علیؓ کو بر اجلا کہا تو حضرت زیدؓ برداشت نہ کر سکے اور ان کے سر پر اپنا عصادرے مارا اور ان کو زخمی کر دیا۔ حضرت معاویہؓ نے حضرت زیدؓ کو تنبیہ کی: ”تم نے قریش کے سردار اور اہلی شام کے شیخ پر حمل کر کے ان کو زخمی کیا۔“ اور پھر حضرت نبر سے کہا: ”تم علیؓ کو بر اجلا کہتے ہو جبکہ اچھی طرح جانتے ہو کہ وہ ہیں فاروقؓ کے جدا علیؓ ہیں اور خود ہیں فاروقؓ لوگوں کے سردار ہیں۔ کیا تم سمجھتے ہو کہ وہ اس کو برداشت کر لیں گے؟“ راوی کا بیان ہے کہ حضرت معاویہؓ کی صلح کل کی پالیسی نے دونوں بزرگوں کی خوش کر دیا (۱۹۹)۔ حضرت معاویہؓ کا بھی حلم تھا جس نے ان کو فراغ دل بنا لیا تھا اور اسی عالی ظرفی کے سبب انہوں نے حضرت علیؓ کے تمام عمال، امراء اور حکام کو نہ صرف معاف کر دیا تھا بلکہ ان کو اپنے لشکر اور اپنی حکومت میں شامل کر لیا تھا۔ چنانچہ حضرت علیؓ کے سب سے پر جوش حاصل اور سالار لشکر حضرت قیس بن سعد اور ان کے چالیس ہزار سپاہیوں کو بھی قبول کر کے ان کو موزوں مناصب عطا کئے تھے (۲۰۰)۔

ہو سکتا ہے کہ حضرت حسین بن علیؓ کو اپنے برادر بزرگ حضرت حسنؓ کے فیصلہ صلح و دستکشی سے اختلاف یا ذہنی تحفظ رہا ہو جیسا کہ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے (۲۰۱) مگر یہ بھی ایک حقیقت واقع ہے کہ انہوں نے بعد میں اس سے اختلاف کا اخہبار نہیں کیا اور بلا کسی تردود و تحفظ حضرت معاویہؓ کی بیعت کر لی اور ان کی زندگی بھرنے صرف ان کے مطیع و منقاد رہے بلکہ ان کی حکومت کے ساتھ

عملی تعاون کرتے رہے (۲۰۲)۔

اُن کثیر کا بیان ہے کہ خلافت معاویہ کے انعقاد کے بعد حضرت حسینؑ اپنے بھائی حضرت حسنؑ کے ساتھ حضرت معاویہ کے پاس دمشق جایا کرتے تھے اور وہ ان کا اعزاز و اکرام کرتے اور ان کو گرفتار عطا یا عنایت کرتے تھے۔ بسا وقت ایک ہی دن میں ان کو دو دو لاکھ درہم عطا کر دیتے تھے (۲۰۳)۔ حضرت حسنؑ کی وفات کے بعد حضرت حسینؑ ہر سال بدستور سابق حضرت معاویہ کے پاس جاتے رہے تھے اور خلیفہ اموی ان کا اکرام کرتے اور ان کو عطا یا سے نوازتے رہے تھے (۲۰۴)۔ اس سے اہم روایت اُنابی الحدید کی ہے جس کے مطابق حضرت معاویہ روئے ارض پر پہلے شخص تھے جنہوں نے دس لاکھ (الف الف) درہم عطا کئے اور ان کے فرزند یزید نے اس میں مزید اضافہ کیا۔ حضرت معاویہ حضرات حسن و حسینؑ فرزندان علیؑ کو ہر سال فی کس دس لاکھ درہم دیا کرتے تھے اور اسی طرح وہ حضرات عبد اللہ بن عباسؓ اور عبد اللہ بن جعفرؑ کو دیا کرتے تھے (۲۰۵)۔

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یزید بن معاویہ کی سرکردگی میں جو دو نہیں بالترتیب ۵۳۹ اور ۵۴۰ میں رومیوں کے خلاف ممکن تھیں ان میں حضرت موصوف دوسرے صحابہ کرام اور اکابر قریش و انصار کے ساتھ شامل رہے تھے۔ انہوں نے نہ صرف ان دونوں مواقع پر اموی امیر لشکر کے زیر کمان چہاڑ کیا تھا بلکہ اموی امام نماز کے پیچے نمازیں بھی ایک مستمدید نکل پڑھی تھیں (۲۰۶)۔ زیری نے اس حسن میں ایک اور دلچسپ روایت بیان کی ہے۔ ۵۵۰ ریت الاول کو جب حضرت حسنؑ کا انتقال حدیثہ منورہ میں ہوا تو وہاں کے اموی گورنر حضرت سعید بن العاصؓ تھے۔ امیر مدینہ کی حیثیت سے ان کا حق اور فرض منصبی تھا کہ وہ حضرت حسنؑ کی نماز جنازہ پڑھائیں چنانچہ حضرت حسینؑ کے بارے میں ذکر آتا ہے کہ انہوں نے یہ کہہ کر ان کو مامت کے لئے بڑھایا کہ ”اگر من نہ ہوتی تو میں آپ کو آگے نہ پڑھانا“ (۲۰۷)۔ اس جملہ کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ بنو امیہ سے ان کی عداوت و نفرت پر جتنی تھا۔ ہو سکتا ہے کہ حضرت موصوف اپنے عزیز بھائی کی نماز جنازہ خود پڑھانا چاہتے ہوں جیسا کہ ایسے موقع پر انسان کا نظری تقاضا ہوتا ہے۔ زیری نے ایک روایت یہ بھی بیان کی ہے کہ حضرت ولید بن عقبہ امویؓ کے بھائی حضرت خالد بن عقبہ امویؓ حسنؑ مذہب رکھتے تھے اور انہوں نے اپنے اہل و عیال کے منع کرنے کے باوجود حضرت حسنؑ کے جنازہ میں شرکت کی تھی (۲۰۸)۔ اس روایت میں اہل و عیال کے منع کرنے والا فقرہ صحیح نہیں ہو سکتا کیونکہ ہم ذرا پہلے دیکھے چکے ہیں کہ ایک اور اموی حضرت سعید بن

عاصٰ نے ان کی نمازِ جنازہ کی امامت کی تھی۔ ان تھیوں نے اپنی روایت میں ان کو بنو امیہ کے شرکاءِ جنازہ میں سے ایک قرار دیا ہے جو بوجوہ غلط ہے (۲۰۹)۔ ان عساکر کی روایت ہے کہ محمد بن عقیل بن ابی طالب جب اپنے والدِ گرائی کے پاس مکہ مكرہ آئے تو والد نے ان سے آنے کا سبب پوچھا۔ انہوں نے کہا کہ ”قریش نے مجھ سے مفارحت کی تو میں نے یہ جانے کے لئے کہ لوگوں میں کون ممزز ترین ہے یہ سفر کیا ہے۔“ والدِ مکرم نے فرمایا: ”ان میں میں اور میراعمر اداشرف ہیں اور تمہارے لئے تو سعید بن عاص کافی ہیں فخر و مبارکات کے لئے“ (۲۱۰)۔ یعقوبی اور دوسرے سورخین کا بیان ہے کہ حضرت معاویہؓ عاص کافی ہیں فخر و مبارکات کے لئے (۲۱۱)۔ شیعی سورخ یعقوبی بھی نے حضرت حسنؑ کی وفات پر حضرت ان بن عباس سے اظہار تعزیت کیا تھا (۲۱۲)۔ شیعی سورخ یعقوبی بھی بیان کرتا ہے کہ حضرت معاویہؓ حضرت حسنؑ کے حسن کلام اور حسنِ سکوت کے بارے میں رطب اللسان رہا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ ”میں نے ان سے کبھی کوئی سخت و فحش کلمہ نہیں سن۔ ایک بار جب حضرت حسنؑ اور حضرت عمرو بن عثمان بن عفانؑ کے درمیان کسی زمین کے مسئلہ پر اختلاف ہوا تھا تو انہوں نے جو شدید و سخت ترین جملہ کہا تھا وہ تھا: لیں لے عندنا الاما رغم انفه“ (۲۱۳) (ان کے لئے ہمارے پاس ان کی تاپنندیدہ چیز کے سوا اور کچھ نہیں)

حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کے برادر خور و حضرت عبید اللہ حضرت علیؓ کے حاوی تھے اور ان کی شہادت کے بعد حضرت حسن بن علیؓ کے ایک اہم سالار تھے مگر جب حنفی لٹکر کے سالارِ اعظم حضرت قیس بن سعدؓ اور حضرت معاویہؓ کے درمیان صلح و امن کی سن گئی ان کو ملی تو انہوں نے حضرت حسنؓ کی دلکشی سے قبل حضرت معاویہؓ کو خط لکھ کر ان سے اپنے لئے امان طلب کی اور بطور ضمانت و صدرِ حسین کی پکھہ مال مانگا۔ حضرت معاویہؓ نے ان کو دس لاکھ درہم (الف الف درہم) بھیجے اور پرواہ امان لکھ دیا۔ چنانچہ وہ اپنے آٹھ ہزار اصحاب کے ساتھ حضرت معاویہؓ سے جاتے جبکہ ابھی تک قیس بن سعد نے صلح نہیں کی تھی اور برسر پیکارتے (۲۱۴)۔

خلافتِ علوی کی پانچ سالہ مدت میں بنو هاشم اور بنو امیہ کے اکابر کے درمیان بعض منائل پر سیاسی اختلاف ضرور تھا جس کا بنیادی سلسلہ شہادت عثمانؓ اور ان کے ذمہ دار قاتلوں سے جاملا تھا۔ یہ اختلاف بعض دوسرے قریش اور عرب اکابر کے مابین بھی پیا جاتا تھا۔ لیکن اس کا تعلق خاندانی رقبات یا قبائلی عصیت سے ہرگز نہیں تھا۔ اس کے بر عکس معاشرتی سلسلہ پران کے درمیان محبت و یگانگت، الفت و قرابت کے گھرے تعلقات پائے جاتے تھے جن کا محض ایک عکس اور پیش کیا گیا۔

## خلافتِ اموی میں ہاشمی - اموی تعلقات

حضرات حسین رضی اللہ عنہما کے بارے میں حضرت معاویہؓ اور دوسرے اکابرؓ نے امیہ کے حسن سلوک کی بعض مثالیں اور گذر چکی ہیں۔ حضرت معاویہؓ کی خلافت کا بنیادی اصول صلح کل اور مثالی حلم و خل تھا جیسا کہ حضرت حسنؑ، ان کے ہمہ سیاسی اصحاب، فوجی سالاروں اور حکام و عمال کے سلسلہ میں ان کے طرزِ عمل سے معلوم ہوتا ہے۔ اپنے والدہ بزرگوار حضرت ابوسفیان امویؓ کی ہاندز حضرت معاویہؓ بھی اپنے خاندان بخوبی مناف سے بے انتہا محبت کرتے تھے۔ ہو سکتا ہے کہ بشری اور فطری تقاضوں سے ان کو بخوبی سے زیادہ محبت و تعلق خاطر ہو مگر بخواہش سے بھی ان کو کچھ کم الافت نہ تھی۔ وہ دوسروں کے مقابلہ میں بخواہش کو ترجیح دینے تھے کیونکہ وہ ان کے اپنے گئے سببندھی تھے اور بھی طرزِ عمل ان کے دوسرے اموی اکابر اور خلفاء کا تھا۔ قند کبریٰ کے دوران دونوں خاندانوں میں جو مسلکی اور سیاسی اختلاف پیدا ہوا تھا وہ بھی ختم ہو چکا تھا اور اگر ان کی تلخیاں باقی بھی تھیں تو وہ مخاصمت و عداوت کے جذبات بھڑکانے کے بجائے ترمیم و ندامت اور محبت و الفت کو محکم کرنے پر آمادہ کرتی تھیں۔ حضرت معاویہؓ یقینی طور سے پر اور ان تعلقات کو استوار و محکم کرنے کے جو یاد ہتے تھے اور تاریخ سے اس کی متعدد مثالیں ملتی ہیں۔

### خلافتِ معاویہؓ (۵۳۱ء-۶۲۱ء / ۲۸۰ھ-۴۲۱ھ)

شیعی سورخ یعقوبی نے لکھا ہے کہ ایک بار حضرت معاویہؓ نے حضرت حسین بن علیؑ سے کہا تھا: "ابر عبد اللہ اتم جانتے ہو کہ جب ہم نے تمہارے والدِ ماجد کے سیاسی ہمہاؤں کو قتل کیا تو ان کو منوط کیا، ان کو کفن دیا، ان کی نمازِ جنازہ پڑھی اور ان کو دفن کیا۔ حضرت حسینؑ کے بارے میں روایت کی ہے کہ انھوں نے اپنے جواب میں یہ کہا کہ وہ یہ سب کچھ نہ کرتے (۲۱۲)۔ ظاہر ہے کہ اس شیعی سورخ نے حضرت حسینؑ کا جواب صحیح نقل نہیں کیا ہے بلکہ اس میں اپنے تعصُّب کے زبر کی آیزش کردی ہے کیونکہ ایسا تلخ اور غیر اسلامی جواب حضرت حسینؑ کی عالی ظرفی، بلند کرداری اور سفت نبوی سے شفیقگی، جس کا ذکر ابھی اور گذر چکا ہے، کے بالکل منافي ہے۔ اگر ان کو اس سے اختلاف ہوتا تو وہ

ناسوں کی اختیار فرماتے جیسا کہ ایک اور موقع پر کیا تھا۔ ابن عساکر کا بیان ہے کہ حضرت عمرؓ کی شہادت کے بعد حضرت سعید بن عاص امویؓ کو نبی مسیح نے حضرت ام کلثوم بنت علیؓ کو نکاح کا پیغام دیا اور ان کے پاس ایک لاکھ درہم بیجے۔ جب حضرت حسینؑ ان کے پاس آئے تو حضرت ام کلثوم نے ان کا مشورہ چاہا اور انہوں نے شادی کے خلاف مشورہ دیا۔ مگر حضرت حسنؑ نے شادی کرنے کے حق میں مشورہ ہی نہیں دیا بلکہ اس کی تیاریاں شروع کر دیں اور خود کفیل بن گئے۔ جب نکاح کے لئے سب لوگ جمع ہوئے تو حضرت سعید امویؓ نے حضرت حسینؑ کی غیر حاضری کا سبب پوچھا۔ حضرت حسنؑ نے کہا کہ ”میں کافی ہوں“ لیکن جیسے ہی حضرت سعیدؓ کو حضرت حسینؑ کی عدم رضامندی کا علم ہوا ہے یہ کہ کرسنہ عقد سے انھوں نے کہ میں ایسا کوئی کام نہیں کروں گا جو انھیں تاپسند ہو۔ انہوں نے دیا ہوا مال بھی واپس نہیں لیا۔ بنوہاشم کے تعلق خاطر اور حضرت حسینؑ کی پسند و مرضی کا حضرت سعید امویؓ کو اتنا تازک احساس تھا۔ (۲۱۵)۔

حضرت حسنؑ کی وفات پر حضرت معاویہؓ کو جو غم ہوا تھا اس کا حوالہ ابن عساکر اور یعقوبی وغیرہ کی متعدد روایتوں سے ملتا ہے۔ موخر الذکر کا بیان ہے کہ جب ان کی وفات ہوئی اور اس کی خبر درمشق پہنچی تو حضرت عبد اللہ بن عباسؓ خلیفہ کی مجلس میں موجود تھے حضرت معاویہؓ نے ان سے وفات حسنؑ پر تزیرت کی اور اپنے غم کا اکٹھا کیا۔ اول الذکر کی روایت میں یہ اضافہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نے ان کو غم نہ کرنے اور حضرت سے محفوظ رہنے کی تلقین و دعا کی جس پر حضرت معاویہؓ نے ان کو ایک لاکھ درہم اور ملبوسات عطا کئے۔ راوی کا مزید بیان ہے کہ ایک دن حضرت معاویہؓ نے حضرت ابن عباسؓ سے کہا کہ اب تو تم اپنی قوم کے سید ہو گئے ہو تو حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا: ”جب تک ابو عبد اللہ موجود ہیں میں سردار نہیں ہو سکتا اور حضرت معاویہؓ نے اس حقیقت کو تسلیم کیا۔ (۲۱۶)۔

اکابر بنی عبد مناف سے تعلق خاطر اور حضرت معاویہؓ کے حلم کی ایک مثال زیری نے بیان کی ہے۔ قدیم دستور تھا کہ مسلمانوں کے عطیے اور دشمنی کے اور مسلمانوں اور نماشندوں کو، جنہیں عرفاء (عریف کی جمع) کہا جاتا تھا، دے دئے جاتے تھے اور یہ قبائلی نمائندے اصحاب عطا یا کو ان کے نئے پہنچادیا کرتے تھے۔ مگر کچھ دنوں سے یہ صورت حال پیدا ہو گئی تھی کہ مر جانے والوں اور غائب لوگوں کے حصے بھی یہ قبائلی نمائندے وصول کر لیتے تھے اور ان کی رقمیں آپس میں یا تقبیلہ میں تقسیم کر رہی تھے مگر حکومت کوئی کسی مر نے والے کی موت کی خبر دیتے تھے اور نہ کسی غائب کی گشادگی کی اخلاق۔

ایک بار جب حضرت معاویہؓ نے عاصم بن ابی ہاشم بن عتبہ بن رہبیعہ کو مدینہ والوں کو عطا لیا تقسیم کرنے کے لئے وہاں بھیجا تو انہوں نے دیوان عطا کے کاغذات کو صحیح کرنے کی خاطر تمام اہل عطا کے خود حاضر ہونے پر اصرار کیا اور قبائلی نمائندوں کو سب کے عطا یادیں سے انکار کیا۔ ظاہر ہے کہ لوگوں کو یہ بات بڑی تکمیل کیونکہ ان کو مردوں اور غائبوں کے حصوں کی وجہ سے زیادہ رقم ملتی تھی۔ چنانچہ وہ مسجد بنوی میں اپنے حصے لینے نہیں آئے۔ حضرت عاصم بھی اپنے اصرار پر کئی دن تھے رہے اور بالآخر انہوں نے ایک سخت تقریب کی اور حق والوں کی موجودگی کے بغیر تقسیم عطا یام سے انکار کر دیا۔ لوگ اس پر برافر دخالت ہو گئے اور انہوں نے اتنی کنکریاں ماریں کہ وہ مال چھوڑ کر بنو امیہ کے گھروں میں پناہ لینے پر مجبور ہو گئے۔ حضرت عبداللہ بن زبیرؓ کے مشورہ پر یہ طے ہوا کہ خود یہ مال تقسیم کر دیا جائے ورنہ کسی نی بات اور طریقہ پر معاویہؓ جم جائیں گے۔ چنانچہ حضرت حسین بن علی ہاشمؓ، عمر بن عثمان امویؓ اور عبداللہ بن زبیر اسدی قریشیؓ نے خود یہ مال لے کر حسید سبور قدیم تقسیم کر دیا۔ بنورہ بن عوف (ذیان) کے ایک شاعر ارطاء بن سمیہ نے اس واقعہ پر کچھ اشعار موزوں کئے جن میں حضرت عاصم کی شرافت اور خاندان زبیر و عبد شمس وہاشم کے اتفاق و اتحاد کا حوالہ تھا۔ حضرت معاویہؓ کو جب اس واقعہ کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے اپنے مثالی حلم کی بنا پر در گذر سے کام لیا (۲۱۷)۔

حضرت حسین بن علیؓ اور اموی گورنر مدینہ حضرت سعید بن عاصؓ کے تعلقات کے بارے میں ایک اور روایت اہنی عساکرنے یہ بیان کی ہے کہ وہ دونوں حضرت عبداللہ بن جعفر ہاشمؓ کے ساتھ ایک مرتبہ حضرت سعید بن عاص امویؓ کی ولائیت مدینہ کے زمانے میں مکہ مکرمہ حج یا عمرہ کرنے ساتھ گئے۔ وہی میں وہ مدینہ منورہ پہنچنے کے اشتیاق میں اپنے مال و اسباب چیزیں چھوڑ کر ایک سواریوں پر سوار ہو کر جلدی سے روانہ ہوئے۔ وہ سردی کا زمانہ تھا۔ راستہ ہی میں تھے کہ رات ہو گئی ان بارش بھی آگئی اور سردی میں تندت پیدا ہو گئی۔ آخر شان تینوں نے ایک مرنی بزرگ کے گھر میں ضیافت کے مزے لوئے (۲۱۸)۔

حضرات حسینؓ اور دوسرے اکابر بنی ہاشم کے ساتھ حضرت معاویہؓ کے دوستاہ اور برادر روابط اور حلم معاویہؓ کا ایک اور باقاعدہ اہنی عساکرنے یہاں کیا ہے اور اہنی سعد کی سند پر بیان کیا ہے۔ اس خلافت کے ابتدائی برسوں میں حضرت معاویہؓ حج کرنے کے لئے گئے تو مدینہ منورہ میں حضرت مروہ بن حکمؓ کے گھر میں قیام کیا۔ جب وہ قیلوہ سے فارغ ہوئے تو انہوں نے اپنے دربان سے کہا کہ

”محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ“

حسن بن علی یا حسین بن علی یا عبد اللہ بن جعفر یا عبد اللہ بن ابی احمد بن جمش رضی اللہ عنہم (جو سب کے سب کے ہاشمی تھے) میں سے اگر کوئی دروازہ پر آئے تو ان کو آنے کی اجازت دے دی جائے۔ مگر دربان کو کوئی نظر نہیں آیا اور جب ان کے بارے میں پوچھا تو بتایا گیا کہ وہ سب کے سب حضرت عبد اللہ بن جعفر کے گھر میں جمع دوپہر کا کھانا کھا رہے ہیں۔ چنانچہ حضرت معاویہؓ ان کے گھر پہنچ کر وہ بقول خود انھیں میں سے تھے اور پہلے ان کی مجلسوں میں اسی طرح شریک ہوا کرتے تھے۔ میر باں نے اپنے امیر المؤمنین کا اکرام کیا اور صدر نشیں میں بھایا تو حضرت معاویہؓ نے حضرت ابن جعفر سے کھانا طلب کیا۔ میر باں نے کہا کہ جو بھی امیر المؤمنین طلب فرمائیں حاضر کیا جائے۔ چنانچہ ان کی خواہش پر غ (گودا) پر مشتمل کھانا چاٹا گیا۔ امیر المؤمنین نے دوبارہ طلب کیا تو دوبارہ لایا گیا۔ حضرت معاویہؓ نے فرمایا: ”پہلے ہم کہا کرتے تھے: اے غلام! ہمارا کھانا لاو۔ لیکن تم تھوڑا تھوڑا بخ میگوار ہے ہو ایسا میں نے پہلے بھی نہیں سن۔ کیا بات ہے؟ تمہیں تو ابن جعفر و سعیت و کثرت ہی زیب دیتی ہے۔“ حضرت عبد اللہ بن ز فرمایا: ”امیر المؤمنین اللہ تعالیٰ اس سے زیادہ عطا کرے گا۔“ چنانچہ خلیفہ فیاض نے ان کو چالیس ہزار دینار عطا فرمائے اور حضرت عبد اللہ بن ز نے اسی دن بہت سی بھیڑ بکریاں ذبح کرو اکر ان کا گودا نکلوایا اور حضرت معاویہؓ کی خدمت اقدس میں بیچ دیا (۲۱۹)۔ اس پورے واتھ سے معلوم ہوتا ہے کہ خلافت سے قبل بھی حضرت معاویہؓ ان کی مجلس کے محروم اور دوست و ہم نشیں رہے تھے اور حضرت عبد اللہ بن جعفر کی مہماں نوازی کے مزے لوئے رہے تھے۔ ان دونوں اموی ہاشمی بزرگوں نے اموی خلافت کے دوران بھی اپنا بے تکلف تعلق قائم رکھا تھا۔

حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ سے حضرت معاویہؓ کے بہت قریبی اور برادرانہ تعلقات تھے جو ایک قائم رہے۔ مورخین نے ان کے بارے میں کئی روایات نقل کی ہیں۔ اہنے عساکر کی روایت ہے کہ حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی ہر سال خلیفہ اموی کے پاس تشریف لاتے اور وہ ان کو دس لاکھ درهم (الف الف درہم) عطا کرتے اور ان کی دوسری سینکڑوں ضرور تین پوری کرتے۔ یہ روایت کافی طولی ہے ہم نے اس کا خلاصہ لکھ دیا ہے۔

انھیں کی دوسری روایت ہے جو شعیی کی سند پر بیان ہوتی ہے کہ ایک بار حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ جب حضرت معاویہؓ کے پاس آئے تو ان کے پاس ان کا فرزند بیزید بھی موجود تھا۔ وہ حضرت عبد اللہ بن ز کے کلام میں دخل در معقولات کرتا رہا اور ان کے اخراجات کو مرضیتِ الہی کے خلاف اور اسراف

کہتا ہے۔ حضرت عبد اللہ نے یزید سے کہا کہ ”میں تمہیں جواب نہیں دوں گا، اگر صاحبِ مسند عالی موجود نہ ہوتے تو ضرور جواب دیتا۔“ حضرت معاویہؓ نے کہا: ”تم اپنے آپ کو اس سے بہتر سمجھتے ہو؟“ انہوں نے کہا: ”ہاں خدا کی قسم! میں تم سے تمہارے باپ سے اور تمہارے دادا سے بہتر سمجھتا ہوں۔“ حضرت معاویہؓ نے کہا: ”میں سمجھتا تھا کہ حرب بن امیہ کی سلطنت کے زمانے میں حرب سے زیادہ اور کوئی اشرف نہیں۔“ حضرت عبد اللہؓ نے جواب دیا: ”خدا کی قسم معاویہ! حرب سے زیادہ وہ معزز ہے جس نے ان پر اپنا برتن انٹھ لیا اور ان کو اپنی چادر میں جگہ اور پناہ دی۔“ حضرت معاویہؓ نے ان کی تصدیق کی اور ان کی تمام ضرور تین پوچھ پوچھ کر پوری کیں۔

اسی مصنف نے سعید بن دینار کی سند پر یہ روایت بھی بیان کی ہے کہ ایک دن دمشق میں حضرت معاویہؓ کے پاس خضراء محل میں حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ موجود تھے کہ حضرت حسن بن علیؑ کا خط ان کے پاس پہنچا۔ حضرت معاویہؓ نے اسے زمین پر چینک دیا اور چند سخت باتیں کہیں۔ حضرت عبد اللہؓ کو تاگوار گزر اور انہوں نے خوب کسری کمری سنائی اور چل دئے اور گھر پہنچ کر عازم مدینہ ہوئے۔ اسی دوران خوب شور و شغب مچا اور جب حضرت معاویہؓ کو ان کے جانے کا حال معلوم ہوا تو قاصد بیچ کر ان کو واپس بلایا اور مخدرات کی کہ آئندہ وہ ان کے منہ سے کوئی ناپسندیدہ بات نہیں سنیں گے اور اس رات کی بات کو فراموش کر دینے کی درخواست کی اور پھر ان کو بیٹھا مولیٰ اور اونٹ عطا کئے (۲۲۰)۔

اسی سوراخ نے ایک اور روایت یہ بیان کی ہے کہ ایک بار حضرت معاویہؓ سے پوچھا گیا کہ ہن جعفرؓ کو عطا یاد ہے۔ کتنا مال خرچ ہوا تو انہوں نے فرمایا کہ ان کے پاس لوگوں کے علاوہ اور کون سی دولت ہے۔ وہ اپنے مال میں لوگوں کو شریک کرتے ہیں، جو مانگتا ہے اسے دیتے ہیں اور کبھی اس کو بچا کر نہیں رکھتے۔ حضرت معاویہؓ ان کے بارے میں ہمیشہ یہ معلوم رکھتے تھے کہ ان کی مالی حالت کیا ہے اور اسی کے مطابق ان کی ضرور تین پوری کرتے رہتے تھے۔ چنانچہ ایک بار جب انھیں پہنچا کہ ان کی حالت نجگ ہے اور قرض کا بار بہت ہو گیا ہے تو ان کو اسرا ف سے بچنے کی نصیحت کی۔ جواب میں عبد اللہ بن جعفرؓ نے چند اشعار لکھ بھیجے جس سے متاثر خوش ہو کر ان کو چالیس ہزار دینار بیچ دئے تاکہ وہ اپنا قرض ادا کر سکیں (۲۲۱)۔

مؤرخ سعدی نے ایک دلچسپ واقعہ یہ لکھا ہے کہ عبد اللہ بن جعفرؓ ایک بار علیؑ بن یزید بن

رکانہ کے ساتھ حضرت معاویہ کے پاس یہو نچے تو زید بن معاویہ نے ان سے کشتو لڑنی چاہی کہ دونوں مانے ہوئے پہلوان تھے۔ زید کو حضرت معاویہ نے منع کیا تھا لیکن انہوں نے بات نہ مانی اور آخر کار تھا ان میں حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کی موجودگی میں مقابلہ ہوا۔ اور علی بن زید بن رکانہ نے زید کو اٹھالیا اور اسی طرح لئے ہوئے حضرت معاویہ کے پاس یہو نچے اور کہا کہ انھیں کہاں رکھ دوں؟ حضرت معاویہ نے فرمایا: ”میری گود میں“ اور جب انھیں گود میں بٹھا دیا تو حضرت معاویہ نے انھیں چوم لیا (۲۲۲)۔ انہی اشیر کا بیان ہے کہ ایک بار حضرت معاویہ نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کو ان کی غنا سے دلچسپی پر ملامت کی۔ ایک دن جب حضرت عبد اللہؓ ان کے پاس آئے تو ان کے ساتھ بدست نامی مغزی بھی تھا۔ حضرت معاویہ اپنی ایک نائگ پر دوسرا نائگ رکھے ہوئے لیتے تھے۔ حضرت عبد اللہؓ نے بدست سے گانا سنانے کے لئے کہا تو اس نے سنایا اور حضرت معاویہ نے اپنی نائگ کو حرکت دی۔ حضرت عبد اللہؓ نے کہا: ”امیر المؤمنین ذرا نہیں“۔ ”بہر حال حضرت معاویہ نے مغزی کی تعریف کی (۲۲۳)۔

انہی اشیر نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کے پوتے عبد اللہ بن معاویہ کی سند پر بیان کیا ہے کہ میرے دادا حضرت عبد اللہؓ حضرت معاویہ کے پاس موجود تھے جب ان کے والد پیدا ہوئے۔ حضرت معاویہ نے ان کو طلب کر کے نو مولود بیٹے کا نام اپنے نام پر رکھنے کی درخواست کی جو انہوں نے قبول کر لی اور حضرت معاویہ نے ان کو صلی میں ایک لاکھ درہم عطا کئے (۲۲۴)۔ حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی سے حضرت معاویہ کے تعلقات کا باب بہت وسیع ہے مگر انھیں مثالاں پر اس کو ختم کیا جاتا ہے ورنہ بحث بہت طویل ہو جائے گی۔ ان کے جانشین سے صحابی موصوف کے تعلقات برادرانہ کی بعض مثالیں بعد میں ورج کی جائیں گی۔ ان مثالاں سے بہر حال یہ ثابت ہوتا ہے کہ بنو امیہ اور بنو هاشم کے اکابر میں اس عہد میں کتنے مخلصانہ اور عزیزانہ تعلقات تھے۔ البتہ ایک اور مثال یہاں بیان کی جانی ضروری معلوم ہوتی ہے جس سے ایک دسرے ہاشمی بزرگ سے حضرت معاویہ کے سلوک و تعلق کے علاوہ ان کے مثالی علم پر روشنی پڑتی ہے۔ حضرت عبد اللہ بن ابی سفیان بن حارث بن عبدالمطلبؑ کو اطلاع ملی کہ حضرت عمرہ بن عاصؓ سہی بنو هاشم پر سخت نکتہ چیزیں کرتے ہیں اور اکثر ان کو بھلا برائیتے ہیں۔ ان کو فحص و رہونے کے سبب ابوالمیان کہا جاتا تھا۔ ہاشمی بزرگ کو اتنا غصہ آیا کہ محض حضرت عمرہؓ کو برائی مل کرنے کے لئے حضرت معاویہ کے پاس یہو نچے۔ وہ کہنی پا ر حضرت معاویہؓ کی مجلس میں آئے مگر حضرت عمرہؓ سے ان کی ملاقات نہیں ہوئی۔ ایک دن جب وہ یہو نچے تو حضرت عمرہؓ بھی وہاں موجود تھے۔ اسی

دوران دربان نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کے آنے کی اطلاع دی۔ حضرت معاویہؓ نے ان کو بلانے کو کہا اور حضرت عمرؓ نے حسب عادت ان پر نکتہ چینی کر دی۔ عبد اللہ بن الیسفیان نے اپنے جواب میں حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کی تعریف کی اور حضرت عمر و بن عاصی پر سخت شب و شتم کیا۔ حضرت عمرؓ نے ان کو جواب دینا چاہا مگر حضرت معاویہؓ نے ان کو قسم دے کر روک دیا۔ حضرت عمرؓ نے کہا ”امیر المؤمنین! میں تو صرف بدله لینا چاہتا ہوں کیونکہ انہوں نے کوئی کسر نہیں اٹھا کھی۔“ حضرت معاویہؓ نے فرمایا: ”اس مجلس میں بدله کا خیال چھوڑ دا اور صبر کرو“ (۲۲۵)۔

اوپر ذکر آچکا ہے کہ حضرت عبید اللہ بن عباسؓ نے حضرت حسنؓ کی خلافت سے دست برداری کی سن گن پا کر ہی حضرت معاویہؓ سے تعلقات استوار کرنے تھے۔ طبری نے ان کے بارے میں ایک روایت یہ بیان کی ہے کہ ۱۶۱ھ / ۷۷۳ء کے وسط میں جب بصرہ پر بقدر کر لیا تو حضرت معاویہؓ نے بنو القین کے ایک شخص کو امیر لشکر بنا کر بھیجنا چاہا مگر حضرت عبید اللہ باشیؓ نے اس کی تقرری کی خلافت کی اور کسی اور کو بھیجنی کی رائے دی۔ چنانچہ حضرت معاویہؓ نے ان کی رائے قبول کر لی اور حضرت بشر بن ابی ارطاةؓ کو امیر لشکر بنا کر بھیجا (۲۲۶)۔ اس روایت سے دو باتیں معلوم ہوتی ہیں: اول یہ کہ حضرت معاویہؓ اموی اور حضرت عبید اللہ عباییؓ کے درمیان بآہمی اعتبار و اعتبار کی فضاقائم ہو چکی تھی اور دونوں ایک دوسرے کے خلص تھے۔ دوم یہ کہ حضرت معاویہؓ امویوں کے علاوہ دوسروں سے بھی مشورہ کرتے اور ان کو قبول کرتے تھے۔

حضرت علیؓ کی شہادت اور حضرت حسنؓ کی خلافت سے دستبرداری کے بعد بخواہش کے تمام خاندانوں نے حضرت معاویہؓ اور ان کی خلافت پر مغافلہ کر لی اور اس کو اپنی اور صحیح اسلامی حکومت سمجھتے تھے، اسی لئے ان کے نہ صرف خلیفہ اموی اور اکابر بنی امیہ کے ساتھ براورانہ روایات تھے بلکہ وہ ان کی حکومت کے ساتھ تعاون کرتا بھی اپنا فرض سمجھتے تھے جیسا کہ اوپر کی بعض مثالوں سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ مزید کچھ مثالیں درج ذیل ہیں۔ حضرت قاسم بن عباس باشیؓ نے حضرت سعید بن عثمان اموی کی ولایت کے زمانے میں خراسان کے جہاد میں حصہ لیا۔ گورنر نے فرط محبت میں اپنے باشی عزیز کو ایک ہزار حصے دینے چاہے تو حضرت قاسم نے پہلے خس نکلوایا، باقی مجاہدین کو ان کے حقوق دلوائے اور پھر گورنر اموی کے عطیات قبول کئے (۲۲۷)۔ انہوں نے حضرت سعید بن عثمان اموی کے ساتھ میں جہاد کرتے ہوئے سرقد میں وفات پائی جیسا کہ ابن سعد اور شیعی سوراخ یعقوبی نے بیان کیا۔

(۲۲۸) ہے۔

زیری نے تین اور ہاشمیوں کے بارے میں بیان کیا ہے کہ انہوں نے خلافتِ معاویہؑ کے زمانہ میں مختلف علاقوں میں جہاد میں حصہ لیا اور شہادت پائی۔ چنانچہ حضرت قاسم بن عباس بن ریبیعہ بن حارث بن عبد المطلب ہاشمیؑ نے فارس میں، حضرت عبد اللہ بن عباسؓ اور حارث بن عباس یعنی اول الذکر کے دو اور بھائیوں نے بالآخر تیب بختان اور ابو فدیک کے معزک میں جام شہادت نوش کیا تھا (۲۲۹)۔ اس طرح ان تینوں ہاشمیوں نے اموی خلافت کی توسعی و استحکام میں اپنا کردار ادا کیا تھا۔

اسی ضمن میں طبری کی ایک روایت بہت اہم ہے کہ حضرت مروان بن حکم امویؑ نے حضرت عبد اللہ بن حارث بن نوبل ہاشمیؑ کو حضرت معاویہؑ کی خلافت کے زمانہ میں ۵۳۲ھ/۶۲۹ء میں اپنی ولایت کے دوران مدینہ منورہ کا قاضی مقرر کیا تھا۔ انہی اشیر نے واقعی کے حوالہ و سند پر حضرت مروانؑ کی معزولی کے وقت ۵۲۹ھ/۶۲۹ء میں ان کے قاضی مدینہ ہونے کا ذکر کیا ہے (۲۳۰) لیکن اس کے ساتھ ایسی بات بھی کہی ہے جو سورخانہ تعصّب کی دلیل ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ حضرت مروانؑ حضرت معاویہؑ کی خلافت کے دوران کئی باروں الی مدینہ بنے۔ جب وہ والی بنتے تو وہ سب و شتم علیؑ میں مبالغہ کرتے اور جب ان کو معزول کر کے حضرت سعید بن عامش امویؑ کو گورنر بنیایا جاتا تو وہ اس سے احتراز کرتے۔ چنانچہ ایک بار محمد بن علی الباقرؑ بے حضرات مروان و سعیدؑ کے بارے میں جب پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا: ”مردانؑ ہمارے لئے خلوت میں بہتر تھے اور سعیدؑ جلوٹ میں“ (۲۳۱)۔ اس کے معاویہ انہوں نے جو روایت نقل کی ہے وہ حضرت مروانؑ کے سب و شتم کرنے کی قطعی نئی کرتی اور ان کو اس فعلِ شنج کے ارتکاب سے بری کرتی ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ صحیح بخاری میں حضرت مروانؑ کی حد شیش قبول کی گئی ہیں اور حضراتِ حسن و حسینؑ ان کی امامت میں نماز پڑھا کرتے تھے اور ان کو کبھی دہراتے نہیں تھے (۲۳۲)۔ یہ حقیقت ہے کہ حضرت مروان بن حکم اموی اکابرِ محدثین کے نزدیک شفہ اور عالم تھے اور اگر وہ اس فعلِ فتنہ کا ارتکاب کرتے ہوتے تو حضرات محدثین بالخصوص امام بالک اور امام بخاری ان کی احادیث کبھی قبول نہ کرتے (۲۳۳)۔

حضرت معاویہؑ پر ناقدوں نے حضرت جبر بن عدیؑ کے قتل حاجت کا الزام عائد کرتے ہوئے لکھتے چینی کی ہے اور اس کا واحد سبب یہ قرار دیا ہے کہ حضرت جبرؓ کو محض اس لئے قتل کر دیا تھا کہ وہ حضرت علیؑ کے سب و شتم کی خلافت کرتے اور حضرت معاویہؑ کو برائی حلائیتے تھے (۲۳۴) حالانکہ محض

اتی بات نہ تھی۔ ان کے خلاف بغاوت و سرکشی اور فتنہ انگلیزی کی شہادت اشراف کوفہ نے دی تھی۔ اس لئے حضرت معاویہؓ کو سخت قدم اختاڑا پڑا (۲۳۵)۔ اس سلسلہ میں اہن عساکر نے ایک دچپ روایت یہ بیان کی ہے کہ سعید بن نمران ہمدانی ناطقی، جودا اہم ترین معز کوں نی موک اور قادر یہ کے مجاہد و اہم لٹکر رہے تھے اور اس سے زیادہ اہم یہ کہ وہ حضرت علی بن ابی طالبؑ کے کاتب بھی رہے تھے، حضرت مجرم بن عدیؓ کے ساتھ پکڑے آئے تھے ان کی سفارش حمزہ بن مالک ہمدانی نے کی چنانچہ ان پر جرم ثابت ہونے کے باوجود حضرت معاویہؓ نے ان کو معاف کر دیا (۲۳۶)۔

آخر میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عشقی رسول کا واقعہ محمد بن حبیب بغدادی کی روایت پر بیان کیا جاتا ہے۔ ان کے عامل بصرہ حضرت عبد اللہ بن عامر بن کریر نے ان کو لکھا کر بصرہ میں بنو ناجیہ کا ایک شخص رسول اکرم ﷺ سے بہت مشاہدہ رکھتا ہے۔ حضرت معاویہ نے ان کو لکھا کر شخص نہ کور کو بھیج دیں۔ چنانچہ جب وہ حضرت معاویہ کے پاس آئے تو خلیفہ اسلامیین نے اپنے تخت سے اٹھ کر ان کا استقبال کیا اور ان کی پیشانی پر بوسہ دیا۔ بعد میں معلوم ہوا کہ ان کا تعلق بنو سامہ بن لوی سے تھا اور لوگوں نے غلطی سے بنو ناجیہ کی طرف ان کا امتحان کرو دیا تھا۔ ہر حال حضرت معاویہ نے ان کو مرغاب کا علاقہ اقطاع میں دیا جو بصرہ سے تین فرسخ کے فاصلے پر نمبر معقل کا ایک حصہ بلکہ اس کی ذیلی نمبر تھی۔ محمد بن حبیب بغدادی کے مطابق ان بزرگوں کا نام کا بس بن ربعہ تھا (۲۳۷)۔ یہ دلچسپ روایت رسول ہاشمی ﷺ سے ان کے تعلق خاطر کی دلیل بھی ہے اور ان کے کردار کی عظمت کا ثبوت بھی۔

خلافت علیؑ میں تعلقات بنا ہامش دینی امیہ کے ہمن میں حضرت امامہ بنت ابی العاص اسمویؓ کی حضرت مغیرہ بن نوبل ہاشمی سے شادی کا ذکر آچکا ہے۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ حضرت معاویہؓ کی خلافت کا واقعہ ہے۔ حضرت علیؑ کے خدش کے مطابق حضرت معاویہؓ نے اپنے گورنر مدینہ منورہ حضرت مردانؓ کے ذریعہ حضرت امامہؓ کو پیغام بھیجا تو حضرت بامش نے اپنے مرحوم شوہر کیوصیت کے مطابق حضرت مغیرہ ہاشمی سے مشورہ کیا۔ انہی سعد کے مطابق مغیرہ نے حضرت معاویہؓ کو خاندان ان میں ہامش کا دشمن اور قاتل وغیرہ کہا، حضرت امامہؓ کو سرزنش کی اور پھر ان سے خود شادی کر لی۔ ایک اور روایت بھی اسی طرح ہے (۲۳۸)۔ ان تمام روایات سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ راویان کرام حضرت امامہؓ کے ہاشمی ہونے کا تاثر دینا چاہتے ہیں حالانکہ حقیقت یہ یہ ہے کہ وہ عبد شمسی یا اسموی تھس۔ صاف ظاہر ہے کہ ان روایتوں میں حضرت معاویہؓ کے خلاف و پروپگنڈہ کیا گئی تھی۔ پھر عمر الحله اخیر رے داخل گئی

ہے۔ بہر حال جو بھی صورتِ رعنی ہو یہ حقیقت بہر حال ہے کہ ایک فرد نے عبد شمس کی شادی ایک ہاشمی سے ہوئی تھی (۲۳۹)۔

بلاذری کی ایک روایت سے ایسی عنی ایک اور شادی کا پتہ چلتا ہے جو غالباً خلاف معاویہ عنی میں ذکر پذیر ہوئی تھی۔ روایت کے مطابق زیاد بن ابی سفیان اموی کی ایک صاحبزادی جو بری یہ کی شادی عبد الرحمن بن عباس بن ربیعہ بن حارث بن عبد المطلب سے کسی وقت ہوئی تھی (۲۳۰)۔ یہاں یہ حقیقت واضح کرنی ضروری ہے کہ موخر الذکر کے تین حقیقی بھائی، جیسا کہ اوپر ذکر آچکا ہے، غالباً زیاد بن ابی سفیان کی ولادیت کے زمانہ میں ان عنی کے زیر کمان مشرقی علاقے میں جہاد کرتے ہوئے جامِ شہادت نوش کر پچھے تھے اوس کو بعد نہیں کہ موصوف بھی ان کے ساتھ جہاد میں شریک رہے ہوں اور نمازی کا شرف و اختخار حاصل کیا ہو۔ اس سے زیاد بن ابی سفیان اموی کے بخواہ حارث بن عبد المطلب ہاشمی کے ساتھ خصوصی روابط کا علم بھی ہوتا ہے۔ انہی حرم کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ ۵۵۳ھ / ۱۷۳ء میاں بیہد بن معاویہ اموی نے حضرت جعفر بن ابی طالب ہاشمی کی ایک دخترام محمد سے نکاح کیا تھا (۲۳۱) اور پر بخواہش کے مختلف خاندانوں اور ان کے اکابر سے حضرت معاویہ اور ان کے اموی اکابر کے برادرانہ اور دوستانہ تعلقات کا ایک سرسری جائزہ پیش کیا گیا ہے۔ ان تعلقات کی خصوصی اہمیت یہ ہے کہ وہ حضرات علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کی سیاسی آوریش کے فوراً بعد کے زمانے میں قائم ہوئے تھے۔ ان سے یہ بھی عیاں ہوتا ہے کہ بخواہش و بخواہی عبد مناف کے دو عزیز ترین خانوادے تھے اور وہ انہوں نے ایک دوسرے کو اپنائیت کی نگاہ سے دیکھتے تھے اور ایک دوسرے سے محبت و مودت کے تعلقات رکھتے تھے۔ فتنہ کبریٰ کے زمانہ میں جو اختلاف ہو گیا تھا وہ سیاسی اور عارضی تھا اور اس نے ان انہوں خاندانوں کے درمیان کسی عداوت و دشمنی کو جنم نہیں دیا تھا۔ اسی لئے بقول حنفی، جیسا کہ اوپر گذر لکھا ہے، ابو لہب ہاشمی کے پڑپوتے قضل بن عباس بن عبد بن ابی لہب نے عبد شمس کو اپناباپ کہہ کر فخر کیا تھا کیونکہ وہ باپ کی طرف سے ہاشمی تھے تو مان کی طرف سے اموی اور وہ دونوں عظیم تر خاندانوں عبد مناف کے اٹوٹھے تھے، ان میں کسی قسم کی قبالی یا خاندانی عداوت نہ تھی بلکہ ان کے تعلقات برادرانہ محبت اور اسلامی اخوت کے اہم ترین عناصر پر استوارِ قائم تھے۔

خلافت زید بن معاویه (۷۰-۶۸۰ هـ)

عام طور سے یہ ثابت کیا جاتا ہے کہ حضرت حسین بن علی ہاشمی اموی خلیفہ یزید بن معاویہ سے نفرت کرتے تھے اور اس کی بیانات اموی خاندان سے ان کی دیرینہ عداوت اور اموی خلیفہ کا بد کرداری پر تھی۔ اسی بنا پر انھوں نے وفات حضرت معاویہؓ کے بعد یزید کی بیعت کرنے سے انکار کر لئے اور میدان کریماء میں لا کر جان دے دی تھی مگر اموی خاندان کے ”فاسن و فاجر“ حکمران کے مانع سر تسلیم نہیں ختم کیا تھا (۲۲۲)۔ اگرچہ یہ موضوع بر اور استہارے موجودہ مباحثے سے خارج ہے تاہم یہ ضرور کہا جاسکتا ہے کہ حضرت حسینؑ نے بیعت یزید سے انکار موخرالذ کر کی بد کرداری اور فتنہ نجور یا بتوانیمیہ اور بتوہاشم کی دیرینہ عداوت کی بنا پر نہیں کیا تھا بلکہ اپنی افضلیت کے سبب کیا تھا۔ بلاشبہ اپنے کو افضل سمجھنے میں حق بجانب تھے مگر جب غالب مسلم اکثریت نے یزید کی بیعت کر لی تو ان کا لئے خلافت کا کوئی موقعہ نہیں رہ گیا (۲۲۳)۔ جہاں تک حضرت حسینؑ اور یزید بن معاویہؓ کے درمیان تعلقات کا سوال ہے تو اس ضمن میں کئی لوچپ روایات ملتی ہیں جو ان کے باہمی روابط اور ایک دوسرے کے بارے میں خیالات کو ظاہر کرتی ہیں۔

اپنے اشیر کی روایت ہے کہ یزید بن معاویہ نے اپنے والدِ محترم کی حیات میں صحیح کیا اور جب مدینہ منورہ آئے تو قیام گاہ ”پر مجلس شراب“ برپا کی۔ اسی وقت حضرات ابن عباسؓ اور حسین بن علیؑ اذن ملاقات چاہا۔ یزید کو بتایا گیا کہ اگر ابن عباسؓ کو شراب کی بول مگنی تو وہ پیجان جائیں گے چنانچہ اسے چھپا دیا گیا اور دونوں کو آنے کی اجازت دی مگنی۔ جب وہ تشریف لائے تو ان کو شراب کی بول اور خوبصورت جملی سو نگھائی دی۔ ان کے دریافت کرنے پر یزید نے بتایا کہ اسکی خوشبو شام میں ہٹائی جاتی ہے اور پھر ایک پیالہ منگوا کر نوش جان کیا اور دوسرا بھی چڑھایا اور حضرت حسینؑ سے بھی پینے کے لئے کہا۔ حضرت حسینؑ نے مذہرات چاہی تو یزید نے چند اشعار پڑھے جن میں ان کے انکار اور شراب کی فضیلت کا حوالہ تھا۔ حضرت حسینؑ یہ کہہ کر انٹھ گئے کہ ابن معاویہ کا دل جتنا ہو گیا ہے (۲۳۲)۔ اس پوری روایت میں یزید کے شراب ناب پینے کا اشارہ دیا گیا ہے مگر بڑی ہو شیاری سے۔ راوی نے کہیں بھی لفظ ”خر“ استعمال نہیں کیا ہے جو عربی میں شراب ناب کے لئے آتا ہے بلکہ شراب کا لفظ استعمال کیا ہے جو کسی

ثروہ عی کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ بہر حال اس روایت سے دونوں کی ملاقات ثابت ہوتی ہے جس کے لئے اقدام حضرت حسین گی جانب سے ہوا تھا کہ وہ یزید سے ملنے کے لئے ان کی قیام گاہ پر گئے تھے اور وہاں وقت تک ان کے فتن و فجور سے واقف نہ تھے۔ یہاں ایک اہم روایت یہ بھی بیان کرنی ضروری معلوم ہوتی ہے کہ خلافت معاویہ کے زمانے میں یزید بن معاویہ نے تمیں سال متواتر ۵۳-۵۱ھ / ۶۷-۶۷ء میں امیر حج کے فرائض انجام دئے تھے اور ان کی امامت میں بنہاشم اور تمام دوسرے قبائل کے علاوہ صحابہ و تابعین نے حج کا فرائض انجام دیا تھا اور کسی نے ان کے کردار و سیرت پر حرف گیری نہیں کی تھی (۲۲۵)۔

روایات میں آتا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اپنی زندگی ہی میں اپنے فرزید اکبر یزید کے لئے لوگوں سے بیعت لی تھی اور تمام ولایات و مرکزوں اسلامی کے انکا برلنے بخوبی بیعت کر لی تھی۔ مکہ و مدینہ کے بزرگوں سے بیعت لینے کے لئے حضرت معاویہ خود وہاں تشریف لے گئے اور جانے پاچ بزرگوں کے تمام لوگوں نے بیعت کر لی۔ طبری کے بیان کے مطابق یہ حضرات تھے: عبد اللہ بن عمر عدوی، عبد الرحمن بن ابی بکر تھی، عبد اللہ بن عباس بڑا شی، عبد اللہ بن زید اسدی اور حسین بن علی بھائی رضی اللہ عنہم۔ جب حضرت معاویہ تشریف لائے تو انہوں نے حضرت حسین بن علی کو بلا بھیجا کر ان سے کہا کہ: ”بنتیجے اقریش کے پانچ افراد کے سواب نے بیعت کی تو شیق کر دی ہے اور تم ان لوگوں کی قیادت کر رہے ہو۔ بنتیجے آخر تم کو اختلاف سے کیا ملے گا؟“ حضرت حسین نے ان کی قیادت سے انکار کیا اور کہا کہ ”اگر وہ بیعت کر لیں گے تو میں بھی کرلوں گا، ورنہ آپ جلدی نہ کریں۔“ حضرت معاویہ نے ان سے اقرار لے کر معاہدہ کو پوشیدہ رکھنے کو کہا اور جانے دیا۔ حضرت حسین اسی رات کے کمرہ تشریف لے گئے۔ حضرت معاویہ کی کوششوں سے تمیں حضرات نے بیعت کر لی، صرف حسین بن علی اور عبد اللہ بن زید نے انکار کیا اور نہ اقرار (۲۳۶)۔ بہر حال حضرت معاویہ کی زندگی ہی میں یزید کی بیعت کا انعقاد ہو چکا تھا جیسا کہ اوپر آچکا ہے۔ اس سلسلہ میں جتنی روایات ان کے ظلم و ستم اور کوار کے استعمال کے متعلق بتائی جاتی ہیں وہ صحیح نہیں ہیں اور شخص سو رخیں اور جانبدار اولیوں کی بیان کردہ ہیں (۲۳۷)۔

بعض روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ کو اپنی وفات کے قریب آئندہ کے بعض واقعات بیش آنے کا اندازہ تھا اور یہ کوئی اسکی انہوں بات بھی نہ تھی۔ ایک تجربہ کار و جہاندیدہ

بزرگ اپنی فراسع ایمانی اور دوراندشت سے مستقبل کے واقعات کی پیشگوئی بھی کر سکتا تھا اور وہ صحیح ہے ہو سکتی تھی۔ بنوہاشم کے خاندانی علوی کے بارے میں ان کو اندازہ تھا، جیسا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں ہر واقعہ ثابت ہو چکا تھا، کہ ملی عراق ان کو خلافت کے مسئلے پر تمباکیں دلا دیں گے۔ اسی خطرہ کے پیش نظر حضرت معاویہؓ نے اپنے جانشین کو وصیت کی تھی کہ ”اگر عراقی حضرت حسینؑ خروج پر مجبور کریں اور تم کو ان پر فتح حاصل ہو تو ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا اور ان سے درگذر کر کیونکہ ان کا حق عظیم ہے اور تم پر ان سے صدر حمی کرنا واجب ہے۔“ یہ وصیت طبری نے نقل کی ہے (۲۲۸) اور اس میں حضرت معاویہؓ کی اپنے خاندانی بندی عبد مناف کے لئے محبت و مودت اور اپنے ہاشمی شیخوں کے لئے شفقت و محبت کے جذبات جملکتے ہیں۔ ایک روایت کے مطابق حضرت معاویہؓ نے علی اکبر بن حسینؑ کی تعریف میں کہا تھا کہ ”ان میں بنوہاشم کی شجاعت، بنوامیہ کی شہادت اور بنو قتفی کی وجہت ملتی ہے“ (۲۲۹)۔

یزید بن معاویہؓ نے اپنی خلافت کے انعقاد کے بعد اپنے مر حوم باپ کی وصیت کا پورا خیال رکھا۔ چنانچہ مسید خلافت پر مستکن ہوتے ہی اپنے گورنر مدینہ ولید بن عقبہ بن ابی سفیان کو لکھا کہ ”حسین بن علیؑ اور عبد اللہ بن زیرؓ سے بیعت لیں۔ یہ حکم رات کے وقت یہو نچالہ بہذا اسی وقت گورنر نے ان دونوں حضرات سے بیعت کرنے کی درخواست کی۔ دونوں حضرات نے صحیح کے وقت لوگوں کے جمی ہونے پر بیعت کرنے کا اشارة دیا۔ روایت کے مطابق حضرت مروان بن حکم نے خدش ظاہر کیا کہ اگر یہ دونوں حضرات مجلس سے بغیر بیعت کئے اٹھ گئے تو ان کی گرد بھی نہ ملے گی۔ اس پر حضرت مروانؓ اور حضرت عبد اللہ بن زیرؓ میں تین کلامی ہونے لگی جس میں گورنر نے مداخلت کر کے صلح کر دی اور وہ دونوں حضرات تشریف لے گئے۔ حضرت مروانؓ نے گورنر کو ملامت کی اور زی احتیار کرنے کا طعنہ دیا اس پر حضرت ولید بن عقبہ نے فرمایا: ”میں نہ تو ان دونوں کا خون بھا سکتا تھا اور نہ ان سے قطع رحمی کر سکتا تھا“ (۲۵۰)۔ بعض روایات میں حضرت مروانؓ پر الزام لگایا جاتا ہے کہ وہ ظلم و جبر کے ذریعہ ان دونوں بزرگوں سے بیعت لینا پڑھے تھے (۲۵۱) حالانکہ یہ غلط ہے۔ وہ حکمتِ عملی اور تدبیر کے لحاظ سے گورنر مدینہ کے زرم رویہ کو صحیح نہیں سمجھتے تھے ورنہ ان کو ان دونوں سے کوئی خاندانی مدد و امداد نہ تھی جیسا کہ روایات سے تاثر قائم ہوتا ہے یا سورخین بیان کرتے ہیں۔ بہر حال حضرت ولید بن عقبہ بن ابی سفیان امویؓ کے حسن سلوک، حسن کردار اور حسن عمل کا تمام سورخین اعتراف کرتے ہیں اور یہی بنوامیہ اور

بغاہم کے درمیان اخوت و محبت کا ثبوت ہے۔

طبری نے واقعی کی ایک روایت یعنی یزید کے سلسلہ میں یہ بیان کی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ مذکورہ بالا واقعہ کے وقت مدینہ منورہ میں موجود تھے۔ جب حضرت حسین بن علیؑ اور عبد اللہ بن زیرؓ مکہ کر مرد کی طرف رواں دواں تھے تو راستے میں ان کی ملاقات حضرات حضرت عبد اللہ بن عمرؓ اور عبد اللہ بن عباسؓ ہائی سے ہوئی۔ اول الذکر حضرات نے حالات پوچھنے پر بتایا کہ حضرت معاویہؓ کی وفات ہو گئی ہے اور یزید بن معاویہ کی بیعت لی جا رہی ہے اس لئے ہم کہ جا رہے ہیں۔ حضرت ابن عمرؓ نے ان دونوں سے کہا: ”اللہ سے ڈر اور مسلمانوں کی جماعت میں تفرقہ مت پیدا کرو۔“ حضرت ابن عمرؓ نے مدینہ منورہ ہی پہنچ کر چند دن انتظار کیا اور جب شہر دن اور مرکزوں (المبدان) سے یعنی یزید کرنے کی خبر آگئی تو وہ گورنر مدینہ کے پاس پہنچے اور یزید کی بیعت کر لی اور حضرت ابن عباسؓ نے بھی ان کی پیداوی کی (۲۵۲)۔

بلادوری نے عامر بن مسعودؓ صحی کے حوالہ سے حضرت ابن عباسؓ کی ایک اہم روایت یہ بیان کی ہے کہ ”ہم مکہ میں تھے جب سرکاری قاصد نے حضرت معاویہؓ کی وفات کا اعلان کیا۔ ہم حضرت ابن عباسؓ کی مجلس میں اس وقت پہنچے جب لوگ دستِ خوان پر بیٹھے کھانے کا انتظار کر رہے تھے۔ ہم نے ان کو وفات معاویہؓ کی خبر دی تو حضرت ابن عباسؓ نے ان کے لئے دعاء مغفرت کی اور فرمایا: ”خد اکی قسم ادا پنے پیش روؤں کی مانند نہیں تھے لیکن ان کے بعد ان جیسا بھی کوئی نہ ہوگا۔ ان کے فرزند یزید ان کے خاندان کے صلحاء میں سے ہیں لہذا تم اپنی مجالس میں موجود رہو اور ان کو اپنی اطاعت دو اور ان سے بیعت کرو۔“ پھر انھوں نے کھانا منگوایا۔ اسی دوران مکہ کے گورنر خالد بن عاصی اموی کا حکم پہنچا کر بیعت کے لئے سب دارالامارہ آئیں۔ حضرت ابن عباسؓ نے شام کو آنے کا وعدہ کیا لیکن گورنر کے فوری حاضری کے اصرار پر انھوں نے اسی وقت جا کر بیعت کی (۲۵۳)۔ ان دونوں رواستوں سے بیعت و خلافت یزید، نئے اموی خلیفہ کے کبار و شخصیت اور اکابر صحابہ بشمول بیان کے طرز عمل پر کافی روشنی پڑتی ہے جو کسی تہرہ و تشریح کی محتاج نہیں ہے۔

بیعت یزید کے سلسلہ میں ایک دوسرے ہائی بزرگ حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ کے روایت کے ہائے میں طبری اور ابن اثیر نے ایک اہم روایت نقل کی ہے کہ کوفہ کے لئے حضرت حسینؑ کی روایت کے فوراً بعد جب یہ مسئلہ مکہ کر مرد میں زیر بحث آیا تو حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ نے نئے گورنر مکہ کر مرد

عمرو بن سعید بن عاص اموی سے، جو زیند بن معاویہ کے مقرر کردہ تھے، گفتگو کی اور کہا: ”آپ حضرت حسینؑ کے لئے ایک خط لکھیں جس میں ان کو امان دیں اور حسن سلوک کا وعدہ کریں اور ان سے واپس آنے کی ورخواست کریں تاکہ ان کو اطمینان ہو جائے اور وہ سکون قلب کے ساتھ واپس آجائیں۔ گورز نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ سے کہا کہ ”آپ جو چاہیں سو لکھ دیں میں اس پر دستخط کر کے مہر لگادوں گا۔“ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ نے خط کا مضمون لکھا اور ان کی ہدایت کے مطابق گورز نے اس پر دستخط کر کے اور مہر لگا کر اپنے بھائی الحبی بن سعید اموی کے ہاتھ بھیجا (۲۵۳)۔ لیکن اس تمام کاوش کا کوئی نتیجہ نہیں لکھا اور حضرت حسینؑ میدان کر بلکہ طرف رواں دواں رہے اور اکابر بنوہاشم و بنو امية کی مصالحت و اتفاق کی تمام کو ششیں رائیگاں سنیں اور عراق کے خیغان حسینؑ کی سازش و غداری نے اتحاد و اتفاق کی تمام مسائی پرپانی پھیر دیا اور پھر میدان کر بلامیں وہ واقعہ پیش آیا جس نے مدتِ اسلام کے صفات کو سیاہ کر دیا (۲۵۵)۔

خلافت زیند بن معاویہ کے بارے میں حضرت حسینؑ کے روایے کے سلسلہ میں ایک اہم روایت وہ ہے جس پر تقریباً سب کا اتفاق ہے۔ اس کے مطابق میدان کر بلامیں جب حضرت حسینؑ کا سامنا کوئی فوج سے ہوا اور انہوں نے مقابلہ کے سوا اور کوئی خارہ نہیں دیکھا تو سالار فوج کے سامنے تن تبادل اپنے سلسلہ میں رکھے: ”اول مجھے وہاں لوٹ جانے دو جہاں سے میں آیا ہوں یعنی مکہ مکرمہ، دوم مجھے اسلامی ریاست کے کسی گھنام گوشہ میں جانے دو اور سوم مجھے برادر است و مشتی زیند بن معاویہ کے پاس جانے دو“ (۲۵۶)۔ حضرت حسینؑ کے ان تینوں تبادلوں میں آخری تجویز اس لحاظ سے بہت اہم ہے کہ وہ خلیفہ اموی کے پاس جانے کو محفوظ اور اپنے اعلیٰ مقام و مرتبہ کے لائق سمجھتے تھے کہ دونوں میں صدرِ حجی اور قرابت کا تعلق تھا۔ اس تعلق کا احساسی عراقوں اور کوئی فوج کے سالاروں کو بھی تھا (۲۵۷) چنانچہ ایک اہم روایت کے مطابق جب میدان جنگ میں معركہ کا رزار خوب گرم تھا ایک عراقی سالار نے حضرت حسینؑ کے فرزند علی اکبر کو خلیفہ اموی کے رشتہ دار اور بھائیجے ہونے کے سبب اماں دلانے کی پیشکش کی تھی جسے فرزید سعید نے باپ کی محبت میں قبول نہیں کیا تھا (۲۵۸)۔ اور اسی محبت و تعلق کا اثر تھا کہ طبری اور ابن اثیر کے بقول جب خلیفہ زیند کو حضرت حسینؑ کی شہادت کی خبر ملی تو ان کی آنکھیں بھر آئیں اور کہا: ”میں حضرت حسینؑ کو قتل کئے بغیر بھی عراقوں کی اطاعت سے راضی تھا۔ اللہ ان سیسیہ پر لخت کرے۔ خدا کی قسم! میں اگر وہاں ہوتا تو ان کو ضرور معاف کر دیتا۔“ انہوں نے

حضرت حسین پر رحمتِ الہی کی بارش کی دعا بھی کی تھی اور رنج و اندوہ میں مجلس سے انھوں نے  
تھے (۲۵۹)۔

مشہور روایات کے مطابق جب حسین شہید کا سر القدس و مشق لا یا گیا تو خلیفہ اموی نے پھر  
انپر رنج و اندوہ کا اظہار کیا اور الہی بیت کے گرفتاری بلا کے ساتھ پورے اعزاز و اکرام کا سلوک کیا۔ ان  
کی خاطر و تواضع میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی اور پھر ان کو بحفاظت و اکرام مدینہ منورہ ان کی خواہش کے  
مطابق بسجح دیا (۲۶۰)۔ دوسرے اموی بزرگوں میں حضرت مروان بن حکم کے بھائی تھیں بن حنم نے  
انپر رنج و اندوہ کا اظہار کیا اور عراقیوں کے فعل فتنے سے اعلان براءت بھی کیا تھا جیسا کہ انہیں اثر نہ  
لکھا ہے (۲۶۱)۔ انہیں سعد کے مطابق جب حسین شہید کا سر القدس مدینہ منورہ بیججا گیا تو اس وقت کے  
اموی گورنر حضرت عمر بن سعید اموی نے اسے پورے اعزاز و احترام کے ساتھ کفن دیا اور ان کی والدہ  
اپدہ حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ کی قبر کے پہلو میں جنت لیجنے میں دفن کیا (۲۶۲)۔

حضرت حسین باشی کے خلیفہ اموی یزید بن معاویہ سے اختلاف کو عام طور سے بخواہش دیا  
امیر کی دیرینہ قبائلی عدالت کے پیش مفترمیں پیش کیا جاتا ہے حالانکہ یہ قطعی غلط ہے۔ وہی اسی اختلاف تھا  
جو سراسر حضرت حسین کا ذلتی اور تھی محلہ تھا اور ان کے بعض فرزندوں اور الہی خاندان کے سوا تمام  
دوسرے اکابر بنی ہاشم اس سے متفق نہیں تھے۔ سچا وجہ ہے کہ حضرات عبد اللہ بن جعفر، عبد اللہ بن  
عباس، محمد بن الحنفی اور ان کے برادران گرامی سیست بخواہش کے تمام خود و کلاں نے یزید بن معاویہ کی  
بیت کری تھی اور ان کی خلافت کو سمجھ کر کھتے تھے (۲۶۳)۔ واقعہ سچی ہے کہ خادیٰ کربلاہ کے پیچھے اموی اور  
بانی عدالت کا کوئی جذبہ کار فرمان نہیں تھا، اور اگر کوئی حرک تھا تو وہ اتحدی خلافت کا شاخہ تھا۔

حضرت معاویہ کی خلافت کے دوران اکابر بنی امیر اور بنی ہاشم کے باہمی براؤ رانہ تعلقات کا جو  
جانزہ پیش کیا گیا تھا اس میں حضرت عبد اللہ بن جعفر کے خصوصی روابط کا ذکر نہیں کیا جیسا کہ مذکور ہے۔  
صحابی موصوف کے پرانے روابط عہد یزید میں بھی اکابر بنی امیر کے ساتھ اسی طرح استوار و قائم رہے  
اور یہ بھی حقیقت ہے کہ واقعہ کربلاہ کے بعد بھی ان میں کوئی فرق بیس آیا کیونکہ وہ اور دوسرے اکابر بنی  
ہاشم اس کی حقیقت خوب سمجھتے تھے اور جانتے تھے کہ وہ ایک سیاسی حادثہ تھا جو بعض ناگزیر و جوہ سے پیش  
آیا تھا اور اس کے لئے تو بخواہش و بخواہی کی مبینہ عدالت و بر قابت فرمہ دار تھی اور نہ خلیفہ اموی کی  
بد کرداری اور بد اخلاقی کا افسانہ۔

حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کے خلیفہ یزید سے خصوصی تعلقات کے بارے میں متعدد روایات ملتی ہیں۔ ان میں سے ایک اہم روایت وہ ہے جو بلاذری اور بغدادی وغیرہ نے بیان کی ہے۔ اس کے مطابق حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ جب چلی بار خلیفہ اموی یزید بن معاویہ کے پاس پہنچے تو خلیفہ نے ان سے پوچھا کہ ”امیر المؤمنین حضرت معاویہ کے زمانے میں ان کو ہر بار کتنا و خیز ملتا تھا؟“ فرمایا: ”دس لاکھ درهم (الف الف درهم)۔“ خلیفہ نے ان کا وظیفہ دو گناہ کر دیا۔ اس پر حضرت عبد اللہ باشیؑ نے فرمایا: ”میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں (فداک ابی و ابی)۔“ یزید نے ان کے اس قول پر حیرت سے پوچھا کہ ”یہ آپ میرے لئے فرماتے ہیں؟“ صحابی جلیل نے کہا: ”ہاں اور یہ میں نے رسول اکرم ﷺ کے سوا پہلے کسی کے لئے نہیں کہا اور تمہارے بعد کسی کے لئے نہیں کہوں گا۔“ چنانچہ خلیفہ یزید نے خوش ہو کر ان کا وظیفہ چونگا کر دیا (اربعة آلاف الف درهم)۔ بعد میں خلیفہ اموی سے کسی نے شکایا ہے کہ ”آپ نے اتنی بڑی رقم حضرت عبد اللہ کو عطا فرمادی۔“ اس کا جواب انہوں نے جو دیا وہ ان کی دورانیشی اور خیر خواہی کی دلیل ہے۔ فرمایا: ”تمہارا استیا ہاں ہو! میں نے تو لوگوں کو دیا ہے۔ عبد اللہ تو اپنے پاس ایک درہم بھی نہیں رکھتے۔ سب لوگوں میں تقسیم کر دیتے ہیں۔ میں نے تو ان کے ذریعہ مدینہ والوں کو عطا کیا ہے۔“ (۲۶۳)

اس حسن میں بلاذری کی ایک اور روایت بھی ذکر کرنے کے لائق ہے کہ مدائنی کے بقول ایک بار عبد الرحمن بن زیاد اموی خراسان سے آئے تو خلیفہ یزید نے ان کو حکم دیا کہ وہ حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کو پانچ لاکھ درہم (خمسة الف درهم) کا عطیہ دیں۔ مگر انہوں نے اس سے دو چند ان کی خدمت میں پیش کیا اور عرض کیا کہ ”پانچ لاکھ خلیفہ یزید کی جانب سے اور پانچ لاکھ میری طرف سے“ (۲۶۵)۔

اُن عساکر نے عمارہ نامی ایک منوری کی خرید کے سلسلہ میں روایت یہ بیان کی ہے کہ وہ حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کی مملوکہ تھی۔ خلیفہ یزید نے اس کا گانا ساتا تو اس کو ہر قیمت پر حاصل کرنے کی تھانی مگر ان کے ساتھ دوستانہ روابط تھے اس لئے وہ ظلم و جبر سے اسے حاصل نہیں کر سکتے تھے اس لئے حیلہ سے کام لینا چاہا مگر اس کے حصول سے قبل یعنی یزید کا انتقال ہو گیا اور اس عراقی تاجر نے جس کے ذریعہ اس کی دخت کا معاملہ طے ہوا تھا اس کو پچھرا پس حضرت عبد اللہ کے پاس پہنچا دیا (۲۶۶)۔ یہ روایت نہیں معلوم ہوتی کیونکہ اس میں کئی جھوٹ بیس تاہم اگر اسے صحیح بھی مان لیا جائے تو دونوں کے

برادرانہ تعلقات کے علاوہ خلیفہ اموی کی شرف بیوی فس اور اپنے ہاشمی عزیز کے لئے ان کے پاس خاطر کا بھی علم ہوتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ نے خلیفہ زین الدین معاویہ کی خلافت تسلیم نہیں کی تھی اور حرمین شریفین بالخصوص مکہ مکرمہ میں اپنی خلافت کی راہ ہموار کرنے کے لئے کوشش تھے۔ اموی خلیفہ کو بجا طور پر اس اہم معاملہ پر تشویش تھی۔ چنانچہ انہوں نے اپنے فرزند معاویہ کے علاوہ حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی سے مشورہ کیا۔ دونوں مشوروں کا اس پر اتفاق تھا کہ حضرت عبد اللہ بن زبیر کافی پختہ ارادہ کے آدی ہیں اور وہ کسی طور پر بیعت نہیں کریں گے لہذا شروع قدم کو دفع کرنے کے لئے حکمت عملی سے کام لیا جائے گر۔ خلیفہ زین الدین نے قسم کھالی کہ وہ ان کی سرکشی کو توڑ کر رہیں گے لہذا ان کا مشورہ مانتے سے انکار کر دیا (۲۶۷)۔ باذری اور ابن عساکر کے اس بیان پر ابن سعد کی روایت میں یہ اضافہ ملتا ہے کہ جب زین الدین معاویہ نے مدینہ منورہ کی طرف افواج بھیجنے کا فیصلہ کر لیا تو حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی نے اہل مدینہ کی خداش کی اور ان کے بارے میں نرم روایہ اپنائے کا مشورہ دیا۔ خلیفہ نے بتایا کہ ”لشکر کو اس ہدایت کے ساتھ بیچج رہا ہوں کہ وہ مدینہ منورہ کے راستے سے جائیں اور صرف ابن زبیر کے خلاف کارروائی کریں کیونکہ انہوں نے جنگ برپا کر دی ہے۔ وہ راستے میں مدینہ سے گزریں گے اگر اہل مدینہ نے اطاعت کر لی تو وہاں کو چھوڑ کر ابن زبیر کے خلاف پیش قدمی کریں گے لیکن اگر انہوں نے انکار کر دیا تو وہ ان سے جنگ کریں گے۔“ حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ کو اس سے بہت فرحت ہوئی کہ یہی صحیح طریقہ تھا۔ چنانچہ انہوں نے قریش کے تین بزرگوں کو اطاعت خلیفہ کے لئے خط لکھا مگر انہوں نے انکار کر دیا (۲۶۸)۔ اور پھر وہ اقدام پیش آیا جس کو حادثہ حرہ کے نام سے تاریخ میں یاد کیا جاتا ہے۔ یہاں یہ کہنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اسی حادثہ کے بارے میں تھعص و غیر محتاط راویوں نے بہت سی مبالغہ آمیز اور غلط روایات بیان کی ہیں جن کا حقیقت سے کوئی تبلیغ نہیں (۲۶۹)۔ بہر حال اور پر بیان کردہ روایتوں سے خلیفہ اموی اور حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی کے باہمی برادرانہ تعلقات کا دافر ہوتا ہے۔

خلافت زین الدین اور خلیفہ اموی کے بارے میں حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے ایک اور فرزند حضرت محمد بن الحفیہ کے خیال و طرزِ عمل کے بارے میں اوپر ایک حوالہ گذرا چکا ہے۔ اس ضمن میں حافظ ابن کثیر نے ایک بہت اہم روایت بیان کی ہے جو ایک طرف ان کے تعلقات کی وضاحت کرتی ہے اور دوسری طرف تاریخ اسلام کے ایک نزاگی معاملہ پر روشنی ڈالتی ہے۔ حافظ موصح الحجۃ

ہیں کہ جب خلیفہ یزید بن معاویہ کے خراب کردار بالخصوص شراب نوشی کے بارے میں انواعیں عام ہوئیں تو اہل مدینہ نے اکابر شہر کا ایک وفد صورت حال کی تحقیق کے لئے دشمن سینجھ کا فیصلہ کیا۔ اس وفد میں دوسرے اکابر کے ساتھ حضرت محمد بن الحفیہ علوی بھی موجود تھے۔ مدینی اکابر نے دشمن میں خلیفہ اموی کے محل میں کافی طویل عرصے تک قیام کیا جہاں ان کے مقام و مرتبہ کے مطابق ان کی عزت و محکمیت کی گئی اور ان کی خاطر و تواضع میں کوئی کسر نہیں اخخار کی گئی۔ حضرت محمد بن الحفیہ نے مدینہ آگر جو بیان دیا اس کا خلاصہ یہ ہے کہ یزید بن معاویہ کا کردار نکتہ چینی سے ماوراء ہے۔ وہ نمازوں صلوٰۃ کے پابند اور سنت رسول ﷺ کے تبع ہیں اور احکام الہی کے بجالانے میں کوئی کوتاہی نہیں کرتے ہیں (۲۷۰)۔ امام ابن تیمیہ نے بھی ان تمام روایات کو جو خلیفہ اموی کی شراب نوشی وغیرہ کے بارے میں تأخذ میں پائی جاتی ہیں سراسر غلط اور افواہ (کلہا واهیہ) قرار دیا ہے (۲۷۱)۔

حضرت حسین ہاشمی کے فرزند ارجمند حضرت علی بن حسین، جو امام زین العابدین کے لقب سے معروف ہیں، حداث کربلاء میں اپنے والدِ گرامی کے ساتھ موجود تھے مگر وہ اپنی بیماری کے سبب معرکہ کارزار میں حصہ نہیں لے سکے تھے۔ اس وقت ان کی عمر ۲۳ سال تھی۔ زیری کا بیان ہے کہ حضرت حسین ہاشمی شہادت کے بعد سالار لشکر کوفہ عمر بن سعد نے اپنی پاؤ کو ان سے تعرض نہ کرنے کی بدایت دی تھی چنانچہ ان کو بحفظ امت تمام دشمن بھیجا گیا (۲۷۲)۔ ان کے ساتھ خواتین اہل بیت بھی تھیں جن کے ساتھ اعزاز و اکرام کے معاملہ کا ذکر اور آچکا ہے۔ روایات کا بیان واتفاق ہے کہ خلیفہ یزید نے ان کے شایابان شان صحن سلوک کیا، اپنے ساتھ ان کو دستِ خوان پر ہمیشہ شریک رکھا اور دوسرے انعامات سے برادر نواز۔ پھر ایک دن ان سے کہا: "اگر تم چاہو تو ہمارے پاس رہو، تمہارے ساتھ صدرِ حجی کریں گے اور اگر چاہو تو ہم کو تمہارے شہر بھیجن دیں۔" حضرت علی زین العابدین نے مدینہ منورہ دنپیش جانے کی خواہیں ظاہر کی تو خلیفہ اموی نے ان کو پورے اعزاز و احترام اور صدرِ حجی کے انعامات کے ساتھ واپس بھیج دیا (۲۷۳)۔

انھیں قدیم تعلقات کی پاسداری تھی اور لحاظ بھی کہ جب خلیفہ یزید بن معاویہ نے سلم بن عقبہ سری کے زیر کمان ایک لشکر حرمن شریفین کے لوگوں سے بیعت لینے اور اطاعت خلیفہ پر مجبور کرنے کے لئے بھیجا تو سالار لشکر کو وصیت و نصیحت کی کہ "وَ حَفْرَتْ زَيْنُ الْعَابِدِينَ عَلَى بْنِ حَسِينٍ كَالْحَاظِ كَرِيسَ، اَنَّ كَيْ خَيْرَ خَوَاهِيْ كَرِيسَ اَوْ اَنَّ كَيْ جَلِسَ مِنْ حَاضِرِيْ دِيسَ۔ مِيرَسَ رَبِّ پَاسَ اَنَّ كَاْ خَطَ آَچَكَا ہے کہ وہ

لوگوں کی سرکشی سے بری ہیں” (۲۷۴)۔ دراصل آخری جملہ میں اس واقعہ کی طرف تیجھے ہے جس میں اہل مدینہ نے خواصیہ کے ساتھ زیادتی کی تھی اور ان کو سخت تکالیف دے کر مدینہ سے جلاوطن کر دیا تھا جبکہ ان کا کوئی قصور نہ تھا (۲۷۵)۔ طبری نے اس کی تصریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس اخراج و ابتلاء نبی امیہ کے زمانے میں حضرت علی بن حسین ہاشمی نے متعدد اکابر میں امیہ بالخصوص حضرت مروان بن حکم کے ساتھ حسن سلوک کیا تھا اور ان کے جان و مال اور آبرو کی حفاظت کی تھی۔ جوں ہی اہل مدینہ کی شورش شروع ہوئی اور اس کا رخ اموی حکومت کے خلاف ہونے کے ساتھ ساتھ بے گناہ نبی امیہ کے خلاف ہوا حضرت مروان نے حضرت علی بن حسین سے اپنے اہل و عیال اور سامان و اسباب کو پناہ دینے کی درخواست کی جو انہوں نے منظور کی اور اپنے حرم کی طرح ان کے حرم کی حفاظت کا وعدہ کیا۔ چنانچہ حضرت مروان کی الہیہ عائشہ بنت عثمان اموی اور مال و اسباب کو اپنی پناہ میں اپنے اہل و عیال کے ساتھ لے جا کر بیویع میں پہنچا آئے۔ طبری اور انہیں اشارہ دونوں کا بیان ہے کہ ان دونوں کے درمیان قدیم و دستی تھی اور اس کے باوجود حضرت مروان اموی حضرت علی بن حسین ہاشمی کے شکر گذار ہوئے (۲۷۶)۔

طبری کی ایک دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ شورش کے شروع ہوتے ہی حضرت علی بن حسین نے مدینہ منورہ اس خطرہ سے چھوڑ دیا تھا کہ مبادا وہ بھی انجانے میں اس میں ملوث کر دئے جائیں۔ جب دہ مدینہ منورہ کے پروں میں واقع اپنی جانداری میں تھے تو ان کے پاس سے حضرت مروان کی الہیہ کا اپنے بیٹے کے ساتھ گذر ہوا جو طائف چارہ ہی تھیں۔ حضرت علی بن حسین نے ان کو بحفاظتِ تمام اپنی گھرانی میں طائف پہنچایا اور ان کی دیکھ بھال کی یہاں تک کہ اہل مدینہ کی شورش ختم ہوئی (۲۷۷)۔ جب واقعہ حرہ پیش آیا تو حضرت مروان بن حکم اموی اور ان کے نامور فرزند عبد الملک نے حضرت علی بن حسین ہاشمی کو پناہ دی اور شای امیر لشکر مسلم بن عقبہ مری سے سفارش کی اور مسلم نے خلیفہ کی وصیت وہدایت کے مطابق ان کے مقام و مرتبہ کا لحاظ کر کھا (۲۷۸)۔

یعقوبی نے یہ بھی اضافہ کیا ہے کہ واقعہ حرہ کے بعد حضرت علی بن حسین نے مسلم مری سے کہا ”میں کس شرط پر بیزید کی تم سے تجدید بیعت کروں؟“ مسلم نے کہا: ”اس بنیاد پر کہ آپ بھائی اور انہیں عم ہیں۔“ حضرت علی نے فرمایا: ”اگر تم یہ مطالبہ کرتے کہ میں ایک ذلیل غلام کی حیثیت سے بیعت کروں تو بھی میں کرتا۔“ مسلم بن عقبہ نے اس پر اپنی طرف سے مغفرت پیش کی۔ لوگوں نے جب

دیکھ لیا کہ ان رسول اکرم ﷺ نے بیعت کر لی ہے تو خود بھی بیعت کر لی (۲۷۹)۔ طبری کی ایک روایت میں مزید بیان یہ ملتا ہے کہ خلیفہ یزید کی وفات کے بعد شاہی فوج حسین بن نیر کی سرکردگی میں کہ مکرمہ سے ابن زبیر کا محاصرہ چھوڑ کر واپسی میں مدینہ پہنچی تو حضرت علی بن حسین نے نہ صرف سالار لشکر کا خیر مقدم کیا بلکہ گھوڑے کے لئے چارہ بھی پیش کیا (۲۸۰)۔

وافعہ حرہ کے موقعہ پر بوناہشم کے طرز عمل کے بارے میں ایک اہم روایت انہی حد نے ابو جعفر کی سند پر دیا ہے کہ خاندان ابی طالب اور خاندان عبدالمطلب میں کسی نے اس شورش میں حصہ نہیں لیا تھا اور وہ سب کے سب اپنے گھروں میں بیٹھ رہے تھے (۲۸۱)۔ حرہ کی چنگ کے بعد جب مسلم بن عقبہ مری کا لشکر عقیق نامی جگہ پہنچا تو اس نے کہا کہ ”میں نے علی بن حسین کو نہیں دیکھا۔ کیا وہ موجود ہیں؟“ ان کے فرزند کا بیان ہے کہ ”جب میرے والد کو آس کی خبر ہوئی تو وہ محمد بن الحفیہ کے دو فرزندوں ابوناہشم عبد اللہ اور حسن کے ساتھ ان کے پاس پہنچے۔ مسلم نے ان کا استقبال کیا۔ حضرت علی بن حسین کو اپنے تخت پر بھایا، خیر بیت پوچھی اور امیر المؤمنین کی وصیت کا ذکر کیا۔ حضرت علی بن حسین نے جواب میں امیر المؤمنین کے لئے دعائے خیر کی اور شاداں فرحاں واپس لوٹ آئے (۲۸۲)۔

بلاذری اور انہیں اشارہ کے مطابق حضرت علی بن حسین کے بیعت کرنے کے بعد علی بن عبد اللہ بن عباس ہاشمی سے بھی بیعت کا مطالبہ کیا گیا اور انہوں نے بھی اس کو قبول کر لیا۔ موخر الذکر کے بارے میں یہ بھی ذکر ملتا ہے کہ مسلم نے ان کے ساتھ کچھ زیادتی کرنی چاہی تھی مگر اس کا ایک سالار حسین بن نیر سکونی آڑے آیا کیونکہ حضرت علی عباسی کی ماں شاہی سالار کی ہم قبیلہ یعنی کندی تھیں۔ اس روایت میں یہ اضافہ بھی ہے کہ حسین بن نیر نے کہا تھا: ”ہمارے بھانجے سے اس طرح جبراً بیعت نہیں لی جاسکتی جس طرح علی بن حسین سے لی گئی“ (۲۸۳)۔ زیادتی اور جبراً کا اضافہ الحاقی معلوم ہوتا ہے کیونکہ ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ مسلم بن عقبہ مری نے حضرت علی بن حسین سے امیر المؤمنین کے بھائی کی حیثیت سے بیعت لی تھی۔ ظاہر ہے کہ خلیفہ کی ہدایت کے بعد ان کے ساتھ کسی زیادتی کا سوال نہیں پیدا ہوتا۔ پھر اس روایت میں بھی اور گذر چکا ہے کہ بوناہشم میں سے کسی نے نہ تو شورش میں حصہ لیا تھا اور نہ خلیفہ وقت کی بیعت توڑی تھی۔ لہذا ایسی تمام روایتیں جو مسلم بن عقبہ مری کی تلخ کلاؤں یہ تیزی اور سخت گیری کا اظہار کرتی ہیں غلط ہیں کیونکہ وہ حالات و واقعات کے وسیع تر

کیوں سے میل نہیں کھاتیں اور متصرف راویوں کے اضافے معلوم ہوتی ہیں۔

اس کی تائید ان سعد اور زبیری کی ایک مخففہ روایت سے بھی ہوتی ہے جس کے مطابق بنوہاشم کے ایک اور نامور فرزند عبدالمطلب بن ریبیعہ بن حارث بن عبدالمطلب بن ہاشم نے نقل و ملن کر کے دشمن میں ایک گمراہیا تھا اور اس میں مستقل سکونت اختیار کر لی تھی۔ اپنی وفات کے وقت انہوں نے خلیفہ زید کو اپنا صی مقرب کیا تھا اور خلیفہ نے اس کو قبول بھی کر لیا تھا (۲۸۳)۔

اوپر کی متعدد مثالوں اور مفصل بحث سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اموی خلیفہ زید بن معادیہ کے عہد خلافت میں دونوں خاندانوں کے تعلقات واقعہ کربلا کے بعد بھی خوشگوار اور برادرانہ رہے تھے کیونکہ وہ شہادت حسین کو خلیفہ کی ذمہ داری نہیں گردانے تھے۔ دراصل بعد کے متصرف راویوں نے زید کو بدنام و مطعون کرنے کے لئے ایک پوری سازش کی ہے جس کے سبب عداوت و دشمنی کی روایات مآخذ میں در آئی ہیں اور جس پر مفصل نقد و تبرہ کرنا ہمارے موجودہ موضوع سے خارج ہے۔

جبکہ بنو امیہ اور بنوہاشم میں ازدواجی تعلقات قائم ہونے کا معاملہ ہے تو اس عہد میں عباسی خانوادہ کی ایک فرد لیاہ بنت عبد اللہ بن عباس بن عبدالمطلب بانوی نے حضرت معادیہ کے بھائی عقبہ بن ابی سفیان اموی کے فرزند ولید اموی سے شادی کی تھی جو خلیفہ زید کے حرمن کے گورنر رہے تھے (۲۸۵)۔ پرانے ازدواجی روایات بدستور قائم و دائم رہے اور نہ کوڑہ بالا رشتہ کے علاوہ بعض دوسرے تعلقات بھی استوار ہوئے تھے جن کا ذکر مآخذ میں صراحت کے ساتھ نہیں ملتا ہے۔ اس موضوع پر زید تحقیق سے نئے ازدواجی روایات کی کھوچ لگائی جا سکتی ہے۔ مزید تفصیلات کے لئے بنو امیہ اور بنوہاشم کے ازدواجی تعلقات پر مبنی مضمون خاکسار اور بعض دوسری تحقیقات ملاحظہ کی جا سکتی ہیں۔

## خلافتِ مروان بن حکم اموی (۶۲۵-۶۸۳ھ/۷۴۵-۸۵ء)

خلفیہ یزید بن محاویہ کے بعد ان کا عابد وزاہد فرزند جو اپنے دادا کا، ہم نام تھا خلیفہ ہوا مگر اس کی مدتِ خلافت بہت مختصر رہی (۶۸۶-۶۸۷ھ) اور ہم کو کاغذ سے اس کی خلافت کے دوران بنو امیہ و بنو ہاشم کے تعلقات کے بارے میں کچھ معلوم نہیں ہو سکا۔ تاہم یہ یقینی ہے کہ ان دونوں خاندانوں کے عزیز زاد تعلقات اور ان کے اکابر کے باہمی روابط اور بھی تھافت اور مستحکم ہوئے ہوں گے کیونکہ بالاتفاق روایت انتہائی بردبار، کریم النفس، حليم و سخی تھا۔ اس کے انداز فکر و نظر کی ایک مثال اور گذر پچھی ہے جس میں اب ذکر تھا کہ وہ حضرت ابن زبیرؓ کے سلسلہ میں بھی نرم روای اور غنو و در گذر سے کام لینے کے حق میں تھا اور حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمؑ سے جس کااتفاق رائے تھا۔ ایک دوسری روایت کے مطابق اس نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ کی کنیت کو اپس کر دیا تھا اور اس کی پوری قیمت عراقی تاجر کو، جس نے یہ خبر خلیفہ یزید کے لئے کی تھی، بخش دی تھی۔ سور خصین اس کی مدتِ خلافت کے مختصر ہونے اور اس کا فوراً بعد خلافت کے لئے بنو امیہ کے دو خالف دھڑوں میں بٹ جانے کی وجہ سے زیادہ توجہ اس کے ہمرا کے واقعات و حوادث کے بجائے دوسری خانہ جنگلی پر مرکوز کرتے ہیں، اس لئے ضروری معلومات دستیاب نہیں۔ یہ بھی حالات کی ستم ظرفی، تاریخ کی بولا جی یا سیاست کی شور اشوری تھی کہ معاویہؑ کی خلافت سے دستبرداری کے بعد حکمران خاندان بنو امیہ اور ان کے شاہی موالی دو متحارب گروہوں میں منقسم ہو گئے اور خلافت کے مسئلہ پر ان میں ایک خوزبز جنگ ہوئی جو مریج رہبٹ کے نام سے موسوم ہے اور جس کا خاتمه جابیہ کے معاہدہ کے مطابق ہوا۔ بنو امیہ کے بزرگ ترین شیخ حضرت مروان بن کو خلیفہ بنانے پر اتفاق ہوا اور وہ ۶۸۳ھ/۷۴۵ء میں سری ری آرائے خلافت ہوئے (۶۸۷ھ)۔

اگرچہ حضرت مروانؓ کی خلافت کا زمان بھی بہت مختصر تھا تاہم ایک دو دفعے ان کے عہدے ایسے مل جاتے ہیں جن سے بنو ہاشم کے ساتھ ان کے قریبی روابط کا اندازہ ہوتا ہے۔ پہلے حوالہ آجکا کہ حضرت معاویہؑ کے عہدِ خلافت میں حضرت مروانؓ گورنر زمینہ تھے اور اپنے فرض منصب کے بغیر نمازوں کی امامت کیا کرتے تھے اور تمام اکابر بنی ہاشم بیشمول حضرات حسینؑ ان کے پیچھے نماز ادا کرتے اور وہ راتے نہیں تھے۔ اسی طرح ایک اور ہاشمی کو انھوں نے پی ولائب مدینہ کے زمانے میں قائم

مقرر کیا تھا۔ پھر ان کے حضرت علی زین العابدین کے ساتھ پرانے تعلقاتِ محبت والفت تھے۔ ان ہی اسباب سے مدینہ والوں کی شورش کے زمانے میں ہاشمی بزرگ نے اپنے اموی عزیز کے اہل خاندان والل داسباب کی حفاظت کی تھی اور واقعہ حرہ کے بعد مروان بن حکم اور ان کے صاحبو از وے عبد الملک نے بلور شکر گذاری و احسان مندی مسلم بن عقبہ مری کے سامنے ان کی سفارش کی تھی، ان کو امان ولوائی اور ان کا اعزاز و اکرام کروایا تھا (۲۸۸)۔ ان تمام و اتفاقات و حادث کے بعد یہ قدرتی طور پر یقینی معلوم ہوتا ہے کہ اپنی خلافت کے زمانے میں حضرت مروان نے بنو ہاشم کے اکابر بالخصوص حضرت علی زین العابدین کے ساتھ کتنے مخلصانہ روابط رکھے ہوں گے۔ اور موخر الذکر بزرگ نے ان کا جواب کتنی الفت و محبت کے ساتھ دیا ہوا گا۔

اس قیاس کی تائید ہیں سعد کی ایک روایت سے ہوتی ہے جو انہوں نے امام حمدیہ و دیرت زہری کی سند پر بیان کی ہے۔ اس کے مطابق امام زہری جب بھی حضرت علی بن حسین کا ذکر کرتے تو فرماتے کہ وہ اپنے خاندان والوں میں سب سے زیادہ میانہ رو، اطاعتِ خلیفہ اور محبتِ ملت میں حسن کامل کا پیکر اور مروان بن حکم اور عبد الملک بن مروان کے محبوب ترین شخص تھے (۲۸۹)۔ اپنی سعد ہی نے ایک اور روایت حضرت زین العابدین کے فرزند عبد اللہ کی سند پر یوں بیان کی ہے کہ ”جب حضرت صین رضی اللہ عنہ کی شہادت کا واقعہ گذر چکا تو ایک دن حضرت مروان نے میرے والد سے کہا: آپ کے والدِ کرم نے مجھ سے ایک بار چار ہزار دینار کی فرماش کی تھی مگر اس وقت میرے پاس اتنی بڑی رقم موجودہ تھی مگر آج مجھے وہ حاصل ہے۔ اگر آپ چاہیں تو مجھ سے لے سکتے ہیں۔ چنانچہ میرے والد نے رقم قبول کر لی۔ اس باب میں بنو مروان میں سے کسی شخص نے کبھی کوئی بات نہیں کی یہاں تک کہ ہشام بن عبد الملک کا زمانہ آیا تو انہوں نے میرے والدِ ماجد سے کہا: ”آپ کے ساتھ ہمارا سبقہ سلوک کیا رہا؟“ حضرتِ موصوف نے جواب میں کہا: ”کافی عمر ہا اور قابل شکر یہ رہا۔“ خلیفہ اموی نے کہا کہ ”وہ آپ کا حق تھا“ (۲۹۰)۔

اس کے علاوہ زیری کے ایک بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت مروان کے بھائی تھیں بن حکم اموی سے محمد بن ربعہ بن حارث بن عبدالمطلب ہاشمی کی ایک دختر ام کاثوم منسوب تھیں جن سے ان کے وفرزند مروان و یحییٰ سفید بیوی ہوئے تھے اور ان سے ان کی نسلیں چلی تھیں (۲۹۱)۔ اس سے اہم ایک اور شرمند مصاہرات کا پتہ چلتا ہے جو حضرت مروان کے اپنے فرزید اصغر معاویہ سے متعلق ہے۔ ان

کا نکاح حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی ایک دختر حضرت رملہ کے ساتھ ہوا تھا اور اس سے ان کے چہ بیٹے بیدار ہوئے تھے (۲۹۲)۔ یہاں یہ بھی ذکر کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی ہاشمی ایک پڑپولی اور حضرت حسن بن علی ہاشمی ایک پوتی زنہ بنت حسن دوم کی شادی بعد میں کسی وقت انہیں مردانہ کے فرزند معاویہ سے ہوئی تھی (۲۹۳)۔ اس کے علاوہ حضرت علی ہاشمی کی ایک اور صاحبزادی حضرت خدیجہ کی شادی بصرہ کے مشہور اموی گورنر حضرت عبد اللہ بن عامر کے ایک فرزند دلبند ابوالسائل عبد الرحمن سے ہوئی تھی اور ان سے ان کی اولاد میں بھی ہوئی تھیں۔ بعد میں ان کی ایک بہن میمونہ بنت علی ہاشمی نے ابوالسائل سے شادی کر لی تھی جن سے ان کی کوئی اولاد نہیں ہوئی یا مصادر میں ان کا ذکر نہیں (۲۹۴)۔ ہو سکتا ہے کہ یہ شادیاں پہلے کسی دور میں ہوئی ہوں مگر اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا بلکہ مردانہ میں بخواہش اور بخواہش کے خونگوار تعلقات کا علم و یقین ضرور ہوتا ہے۔

## خلافتِ عبد الملک بن مروان (۶۰۵ھ / ۷۲۸ھ - ۶۲۵ھ / ۷۰۵ء)

اپنے سفیانی اکابر اور اپنے والدِ بادج دیکی ہاندز خلیفہ عبد الملک بن مروان کے تعلقات بتوہاشم کے  
ہاندز سے بالعموم اور ان کے اکابر سے بالخصوص بہت مگلفتہ اور قریبی رہے تھے۔ ان کی تائید میں متعدد  
حقائق بیان کئے جاسکتے ہیں۔ ابن سعد کی روایت ہے کہ ابن زبیر اور عبد الملک کے سیاسی اختلاف کے  
ملکے میں ایک سیاسی طالع آزمائی عمار ثقیل نے اہمیت کے حاوی و نمائندہ ہونے کا ذمہ گرفتار چاہیا اور اس نے  
حضرت علی بن حسین ہاشمی کی خدمت میں ایک لاکھ درہم کا نذر ادا کیا۔ حضرت موصوف کو اسے قبول  
کرنے میں کراہت تھی مگر اس کو واپس کرنے میں مترد بھی تھے چنانچہ وہ رقم اپنے پاس بطور امانت رکھ  
لے دی۔ جب عمار قتل کر دیا گیا تو حضرت علی بن حسین نے عبد الملک کو خط لکھ کر صورت حال سے  
لہ کیا۔ خلیفہ اموی نے جواب میں لکھا: "اے ہن عُم! آپ اسے قبول کر لیں۔ میں نے وہ رقم آپ کو  
لہ دی۔" چنانچہ انھوں نے اسے قبول کر لیا (۲۹۵)۔ لہذا لکھی روایت کے بعد بالخصوص، اور اس جیسی  
ہری روایات کے بعد بالعموم، جن کا ذکر آگئے آرہا ہے، بنو امیہ کے جور و جگہ کا بیان رکھنے والی روایات  
ایسا بیشست رہ جاتی ہے۔ اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ ردا فض و خوارج اور دو بڑے متعصب  
لہاں نے اصل روایات میں الماقات کئے ہیں (۲۹۶)۔ شیعی سور خشن و مصنفین عام طور سے ان  
حقائق اخوت و محبت کی تاویل یہ کرتے ہیں کہ انہرہ اہل بیت اور اکابر بنی ہاشم تقدیر کر کے بظاہر خونگوار  
حقائق رکھتے تھے، ورنہ بیاطن وہ ان سے نفرت کرتے تھے (۲۹۷)۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ خود اکابر بنی  
ہاشمی ان افتر اپردازوں کے بھوات کا انعام ادا کیا تھا اس لئے وہ ان کی تردید کیا کرتے تھے۔ مثلاً ابن سعد  
لہی ذکر کوہہ بالاروایت کے ضمن میں بیان کیا ہے کہ حضرت علی بن حسین کے فرزند ابو جعفر فرمایا  
تھا تھے کہ "ہم ان (بنو امیہ) کے چیچے بلا تقدیر نماز پڑھتے ہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت علی  
بن حسین بھی ان کے چیچے بلا تقدیر نماز پڑھا کرتے تھے" (۲۹۸)۔

حضرت محمد بن الحفیہ خاندان علوی کے ایک سر برآورده فرد تھے اور اپنے بنتیجہ علی زین  
البلدین کی ہاندز بہت اعتدال پسند اور انصاف پرست تھے۔ چنانچہ بنو امیہ کے ساتھ ان کے تعلقات بھی  
مگلفتہ رہے۔ انھوں نے حضرت حسینؑ کے سیاسی مسلک کی تائید نہیں کی تھی اور حضرت عبد اللہ  
بن زبیرؑ اور عبد الملک کے اختلاف کے زمانے میں قتنہ سے الگ رہے تھے اور کسی کی بیت نہیں کی تھی۔

رویاں میں آتا ہے کہ اس سلسلہ میں حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ سے ان کو تکلیف بھی یہو تھی تھی کیونکہ نے  
موخر الذکر نے ان سے اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے بیعت کے لئے اصرار کیا تھا، الامع  
کے لئے ان پر تھی کی تھی اور ان دونوں کے مقام و مرتبہ کا خیال بھی نہیں کیا تھا۔ اس لئے دونوں بزرگوں ہمار  
کہ مکرمہ چھوڑ کر طائف چلے گئے تھے۔ محمد بن الحسن نیہار اور علی بن عبد اللہ بن عباس نے اپنے خطوطِ علمی  
ملاقاتوں میں عبد الملک بن مروان سے حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کے سلوک کا مذکور بھی کیا ہے۔  
(۲۹۹)۔ دراصل ان دونوں بزرگوں نیز صحابی جبلی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ و فیہ  
امتدال پسند، صلح جو اور جہاندیدہ بزرگوں کا خیال تھا کہ اختلاف و خناقہ جبلی کی صورت میں کسی بھی فرقہ کے  
سامنے نہیں دینا چاہئے اور بیعت صرف اسی کی کرنی چاہئے جس پر ملکی اسلامی کا اتفاق ہو۔ ان کا سمجھا یا ان کا کہ  
ملک تھا جس کے سبب انہوں نے اموی خلیفہ زید بن معاویہ کی خلافت حلیم کر لی تھی کیونکہ ان کے کی  
بیعت پر تمام مسلمانوں کا اتفاق ہو چکا تھا۔ اس کے برخلاف بعض شیوخ و سادات مثلاً عبد اللہ بن علی یعنی ابو  
الی طالب، عبد اللہ بن جعفر اور بعض دوسرے دل نے حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کی بیعت کر لی تھی اور یہ اُن  
میں مسائل کا سامنا کیا تھا (۳۰۰)۔

بہر حال حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کی وفات کے بعد جب ملکی اسلامی کا اتفاق عبد الملک بن عم  
مروان پر ہو گیا، اور انہیں عمر رضی اللہ عنہ جیسے اکابر صحابہ نے بھی اموی خلیفہ کی بیعت کر لی تو محض اس  
الخلفیہ کے لئے راستہ صاف ہو گیا۔ حضرت ابن عمرؓ نے بھی عبد الملک کی بیعت کرنے کا مشورہ دیا۔ سا  
انہوں نے خلیفہ کو ایک شاندار خط لکھا جس میں بشرطیاں بیعت کرنے کا وعدہ کیا۔ عبد الملک نے اسی  
اسی محبت و شرافت کے جذبات سے معمور جواب بھیجا جس کے بارعے میں راویوں کا تبصرہ ہے کہ اس  
خلیفہ اپنے کسی بھائی یا فرزند کو خط لکھتا تو اس سے بہتر جذبات کا مظاہرہ نہ کر سکتا۔ اموی خلیفہ  
حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کے ہاتھوں یہو نہیں والی اذیت پر انہمار افسوس کرتے ہوئے ان کو امن و لمان دا  
کیا، ان کے شایلنگ شان ان کا اکرام کرنے کا وعدہ کیا اور ان کو شام بلا بھیجا اور اختیار دیا کہ وہ جہاں پاہنے دا  
سکوت اختیار کریں، ان کے تمام اخراجات کی قسم داری خلیفہ کی ہو گی۔ چنانچہ محمد بن الحنفیہ اپنے نزد  
علی خاندان اور اصحاب کے ساتھ دشمن تحریف لے گئے (۳۰۱)۔ یہاں اس روایت کا ذکر کرنا ضروری  
معلوم ہوتا ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کی وفات کے بعد حاجج بن یوسف ثقہ  
نے بھی ان سے عبد الملک بن مروان کی بیعت کرنے کی درخواست کی تھی۔ اس کے جواب میں انہوں

گر اُن جمیع ثقہی کو بتایا تھا کہ وہ خلیفہ کو خط لکھ پکھے ہیں اور ان کا جواب آنے کے بعد ہی بیعت کریں تراہیں۔ عبد الملک نے جمیع ثقہی کو پہلے ہی خط لکھ کر حضرت محمد بن الحفیہ کے ساتھ حسن سلوک کی لہذا بدیکی تھی چنانچہ جمیع ثقہی نے اپنی ملاقات میں ان سے کوئی تحریر نہیں کیا۔ جب ابن الحفیہ کا قاصد اور اظہر کا جواب لے کر واپس آیا تو وہ جمیع ثقہی کے پاس یہو پچھے اور اس کے ہاتھ پر اموی خلیفہ کی بیعت کر کیا۔ لہوار پہنچنے والوں سے خط میں اس کی اطلاع عبد الملک بن مروان کو بھی دے دی (۳۰۲)۔

حضرت محمد بن الحفیہ علوی جب دمشق میں خلیفہ عبد الملک کے پاس یہو پچھے تو ۷۸۷ھ / ۱۹۷۶ء کا زمانہ تھا اور اسی سال مشہور صحابی حضرت جابر بن عبد اللہؓ کی وفات ہوئی تھی۔ عبد الملک نے ان کی اہل امر ازاں اور اکرام کیا، اپنے محل کے قریب ان کو ایک عمدہ گھر میں اتارا اور ان کی اور ان کے تمام اصحاب ایک مکان میں اندھاری کا ان کے شیلیاں شان استظام کیا۔ وہ عبد الملک کے پاس برادر آیا کرتے تھے اور عبد الملک نے اپنے خاندان والوں کے بعد اُنھیں کوسب سے پہلے آنے کی اجازت دیا کرتے تھے۔ راوی کا بیان ہے کہ بعد انہوں نے گورنر جمیع بن یوسف ثقہی کے حکم کی تابعداری سے آزادی کی اجازت خلیفہ سے مانگی فی بھی خلیفہ عبد الملک نے بخوبی قبول کر لیا تھا (۳۰۳)۔ ہن سعد کا بیان ہے کہ ایک دن خلوت میں عبد الملک سے انہوں نے اپنی قرابت و تعلق کا ذکر کرنے کے بعد اپنے مقر و خوش ہونے کی طرف بنا شدہ کیا۔ عبد الملک نے وعدہ کیا کہ وہ ان کا تمام قرض ادا کر دے گا، ان کے ساتھ پوری صدر رحمی کا یاد رکھے گا اور ان کی تمام ضروریات پوری کرے گا۔ چنانچہ جب محمد بن الحفیہ نے اپنے، اپنی اولاد و ملک میں موہل و حشم کے قرض کی سچی مقدار بتائی تو خلیفہ نے ان کا سارا قرض ادا کر دیا، ان کی دوسرا یہ مزدور تسلی پوری کیس اور ان سب کے لئے و شیقہ مقرر کر دیا۔ حضرت محمد بن الحفیہ کو وظائف کی رقم کم نے معلوم ہوئی تو انہوں نے خلیفہ سے اس میں اضافہ کرنے کا مطالبہ کیا اور خلیفہ نے اس کو بھی منحور کر لیا۔ غرض کہ ان کی کوئی ضرورت باقی نہیں چھوڑی۔ اس کے بعد ابن الحفیہ خلیفہ کی اجازت سے بنا شدیہ منورہ آگئے (۳۰۴)۔

ہن سعد نے ان کے قیام و مشق سے متعلق ایک اور روایت بھی بیان کی ہے۔ اس کے مطابق خلیفہ عبد الملک نے رسول اکرم ﷺ کی تکوار مکوانی اور ایک صیقل گر کو بھی بلوایا۔ اس نے کہا کہ ”میں نے اس سے بہتر کوئی لواہ نہیں دیکھا۔“ عبد الملک نے اس پر تبرہ کیا کہ اللہ کی قسم! میں صاحب سیف سے زیادہ لوگوں میں کسی کو بہتر نہیں سمجھتا۔“ پھر انہوں نے حضرت محمد بن الحفیہ سے درخواست کی کہ

وہ تکوار اُنھیں دے دیں۔ انھوں نے جواب میں کہا: "ہم سے جو کوئی اس کا زیادہ حقدار ہو وہ اے لے۔" خلیفہ نے کہا: "اگر آپ کو قریب نبوی حاصل ہے تو ہر ایک کو کوئی نہ کوئی قرابت و حق حاصل ہے۔" چنانچہ حضرت ابن الحفیہ نے تکوار خلیفہ کو بخش دی (۳۰۵)۔ ان روایات کے بعد بھی کیا کسی کے لئے یہ گنجائش رہ جاتی ہے کہ وہ بنوہاشم و بنوامیر کے درمیان عداوت و نفرت ہونے کا دعویٰ کرے۔ ابن سعد علی کا دوسرا بیان ہے کہ حضرت محمد بن الحفیہ کی وفات ۸۱ھ / ۷۰۰ء میں ہوئی تھی۔ ان کی عمر ۶۲ سال تھی۔ راوی کا یعنی ان کے فرزند ابوہاشم عبد اللہ کا بیان ہے کہ "جب ہم نے ان کا جذہ جنت البقیع میں رکھا تو عبد الملک کے گورنر مدنیہ سورہ ابان بن عثمان بن عفان اموی وہاں پہنچنے تاکہ ان کی نمازِ جنازہ پڑھائیں۔ میرے بھائی نے میری رائے پر تھی تو میں نے کہا کہ: ابان اس وقت تک نماز نہیں پڑھائیں گے جب تک وہ ہم سے اس کی اجازت نہ ملتیں۔" ابان اموی نے کہا کہ: "تم لوگ اپنے جذہ کے دلی اور زیادہ حقدار ہو جس کو چاہوں امام بتاؤ۔" تب ہم نے کہا کہ: "آپ ہمی نماز پڑھائیں۔" چنانچہ انھوں نے آگے بڑھ کر نمازِ جنازہ پڑھائی۔ دوسرے مورخوں نے، جن میں مسعودی بھی شامل ہے حضرت ابان کے حضرت محمد بن الحفیہ کی نمازِ جنازہ پڑھانے کی روایت کی تصدیق کی ہے (۳۰۶)۔

حضرت عبد اللہ بن عباس نے، جیسا کہ اوپر ذکر آچکا ہے، طائف میں سکوت اختیار کری تھی کہ مسلموں کے اختلاف سے دور رہیں اور اسی فتنہ کے زمانے میں ان کی وفات ہو گئی (۳۰۷)۔ ۱۹۲ھ / ۷۰۵ء میں ان کے فرزند علی بن عبد اللہ بن عباس ظیف عبد الملک کے پاس پہنچنے اور حضرت ابن زیبرؓ کی سخت گیری کی شکایت کی جو انھوں نے ان کے والد باجد اور ان کے ساتھ روا رکھی تھی اور یہ بھی بتایا کہ ان کے والد مر حوم نے ان کو خلیفہ عبد الملک سے جائزیہ کی وصیت کی تھی۔ عبد الملک نے ان کی درخواست اور بیعت قبول کر لی اور ان کو محمد ان کے اہل و عیال کے دشمن بلواب بھیجا اور ان کو ایک گھر عنایت کیا۔ تمام عمران کے ساتھ حسن سلوک اور صدر حمی کا تعلق رکھا۔ بن سعد کے ہاں مذکورہ بالا روایت کی، جو یعقوبی کی ہے، کی تائید ملتی ہے مگر اسی کے ساتھ یہ اضافہ بھی موجود ہے کہ اموی خلیفہ کو جب علی بن عبد اللہ عباس کی کنیت ابو الحسن معلوم ہوئی تو اس کو بدلا کر ابو محمد رکھوا ہی کہ ان کو علی نام اور ابو الحسن کنیت دونوں کا اجتماع پسند نہیں تھا (۳۰۸)۔ آخر روایت کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ اموی خلیفہ کا طرزِ عمل عداوت علی پر منی تھا، ہو سکتا ہے کہ اس کے پیچے احراق کا جذبہ یا بہام سے پہنچنے کا دعیہ کا فرمادا ہے۔

ہو جیسا کہ بعض سنن نبوی اور دوسرے قرآن سے معلوم ہوتا ہے۔

بلاذری نے ایک اور روایت یہ بیان کی ہے کہ مصعب بن زیر کے سیاسی مہماؤں میں سے عبد اللہ بن زید اور سعین بن سیوف ہدایت نے علی بن عبد اللہ عباس کے پاس پہنچ لئی اور موخر الذکر کی سفارش پر خلیفہ عبد الملک نے ان کو امان دے دی تھی (۳۰۹)۔ ابن سعد کے مطابق علی بن عبد اللہ عباس نے حضرت ابی عباسؓ کی وفات کے بعد ان کے عالم و فاضل غلام حضرت عمر مسیحؓ کو خالد بن زید بن معاویہ کے ہاتھ، جو خود بھی ایک صاحب علم شخص تھے، چار ہزار دینار میں فروخت کرنے کا وعدہ کر لیا تھا۔ جب حضرت عمر مسیحؓ کو خبر ہوئی تو انہوں نے علی بن عبد اللہ سے کہا کہ انہوں نے چار ہزار دینار میں اپنے والدِ ماجد کا علم بخچ دیا ہے۔ اس پر علی بن عبد اللہ بن عباس ہاشمی کو غیرت آئی اور انہوں نے خالد بن زید اوسی سے بخچ کرنے کی درخواست کی جو انہوں نے منظور کر لی اور عباسی آقا نے اپنے عالم غلام کو آزو کر دیا (۳۱۰)۔

حضرت مروان بن حکمؓ کی خلافت کے دوران حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ سے بخوبی کے تعلقات کا ذکر آچکا ہے۔ زیری کے ایک بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ ہاشمی اموی خلیفہ عبد الملک کے قریبی دوست تھے اور دونوں پانچی دوستی کی جوی تدریج کرتے تھے (۳۱۱)۔ محمد بن جیب بقدادی اور صاحب اعتمانی کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن قصی الرقيات ایک پر اشعار اور حضرت ابی زید کا سیاسی حامی تھا۔ اس نے مصعب بن زیر کے ساتھ نہ صرف عبد الملک کے خلاف خروج کیا تھا بلکہ ابی زید کی تعریف میں قصیدے بھی کہے تھے اور ان کو اموی خلیفہ کے خلاف جنگ آرائی پر ایجاد را بھی قتل مصعب کے قتل کے بعد اس نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ کے پاس پناہ لی اور موخر الذکر نے خلیفہ عبد الملک سے اس کے لئے پناہ دلانا مانگی جو بخوبی عطا کر دی گئی۔ ایک اور روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ ظیف نے شاعر کو وظیفہ دینے سے انکار کر دیا تھا جس پر حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ نے کہا تھا کہ وہ اپنے وکیف میں سے اس کو عطا کیا کریں گے (۳۱۲)۔ روایت میں اس کے آگے سکوت ہے مگر عبد الملک کے رویہ سے اندرازہ ہوتا ہے کہ انہوں نے حضرت عبد اللہ بن جعفرؓ کے وظیفہ میں اتنا ہی اضافہ کر دیا ہو گیا۔ اللہ سے اس کا وظیفہ باندھ دیا ہو گا۔ زیری کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ عبد الملک کو ان کی دوستی اور محبت کا اتنا پاس تھا کہ انہوں نے اپنے ستر مرگ پر اپنے فرزندو جانشین ولید سے کہا تھا کہ وہ ان کے دو دوستوں حضرات عبد اللہ بن جعفر اور ابو بکر بن عبد الرحمن کا، جو مدینہ میں رہتے ہیں، خاص طور سے خیال رکھے (۳۱۳) اور روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ فرزید سعید نے اپنے باپ کی ویسیت کا پورا پورا الحافظ

کیا تھا عبد الملک کے عہدِ خلافت میں خلیفہ اموی سے حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کے اور تعلقات کا علم نہیں ہوا سکا۔

اپنی عسرا کر کا بیان ہے کہ ۶۹۹ھ / ۱۷۸۰ء میں جب حضرت عبد اللہ بن جعفرؑ کی وفات ہوئی تو مدینہ منورہ کے والی اباں بن عثمان اموی نے ان کے جنازہ کو کندھار دیا اور جب اس کو جنت البعثۃ میں رکھا گیا تو ان کے آنسو پہنچنے لگے اور انہوں نے بڑی حسرت سے کہا کہ: "اللہ کی قسم! آپ بہت نیک تھے اور آپ میں کوئی شر نہ تھا۔ آپ اللہ کی قسم، ہر یہ دلائل اور خبر کا پیکر تھے" (۳۱۲)۔ حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی کی وفات سے بوناہشم و بوناہمیہ کے تعلقات تو محبت و مودت کے ایک روشن و تاباہک باب کا خاتمه ہو گیا۔ لیکن انہوں نے محبت والفت کے جو چیز اپنی زندگی میں روشن کئے تھے وہ ان کے جانشینوں کے دلوں میں روشنی پیدا کرتے رہے۔

زیری اور اپنی عسرا کرنے ظیفہ عبد الملک بن سروان امویؑ کے حضرت حسن بن علی بن ابی طالب ہاشمی کے خاندان سے تعلقات کے بارے میں ایک بڑی دلچسپ روایت تیار کی ہے۔ حضرت حسن بن حسن بن علی اپنے زمانے میں اپنے والدہ کرم کے جانشین دو سی اور اپنے دادا حضرت علی بن ابی طالب کے وقف کے متولی تھے۔ انہوں نے حاجج بن یوسف ثقیقی کی حرمن شریفین کی دلائیت کے زمانے میں اموی گورنر سے تعلقات استوار کر کے اور ان کے پاس برادر آیا جایا کرتے تھے۔ ایک دن جب وہ ان کے ہر کا بدبند منورہ میں چل رہے تھے حاجج ثقیقی نے حضرت حسن بن حسن سے مطالیہ کیا کہ وہ حضرت عمر بن علی بن ابی طالب کو بھی وقف جاندہ اور کوتیت میں شریک کر لیں کوئکہ وہ ان کے پچھا اور ان کے خاندان کے بزرگ ہیں مگر انہوں نے کسی "غیر" کو داخل کرنے اور حضرت علیؑ کی مقرر کردہ شرائط میں تبدیلی کرنے سے انکار کر دیا۔ حاجج بن یوسف ثقیقی نے حضرت عمر علوی کو زبردستی شریک کوتیت کر دینے کا عندیہ دیا۔ پھر جیسے عی حاجج ثقیقی کی توجہ ان کی طرف سے ہٹی وہ سیدھے عبد الملک بن سروان کے پاس دمشق یا یونان پہنچے۔ خلیفہ کے دروازہ پر لزان کے خطر تھے کہ بیکھی میں حکم اموی نے ان سے تشریف آوری کا مقصد پوچھا۔ معلوم ہونے پر انہوں نے کہا کہ وہ ساتھ چلیں گے اور امیر المؤمنین کے پاس ان کے لئے سود مند ثابت ہوں گے۔ بہر حال عبد الملک نے ان کا خیر مقدم کیا اور ان کی مفتکوں کو اور بیکھی میں حکم کی ایک مخصوص و حکمت عملی پر بنی سفارش پر ان کی بات مان لی اور حاجج بن یوسف

تفقی کو بدایت کر دی کہ وہ ان کے معاملہ میں مداخلت نہ کرے (۳۱۵)۔

حجاج بن یوسف ثقیقی کی سیرت و کردار کو اسی طرح سن کیا گیا ہے جس طرح بخواہی کے صحابہ کرام اور خلفاء عظام کی سیرت و کردار کو کیا گیا حالانکہ وہ اتنے برے اور بد کردار نہیں تھے۔ ان میں بڑی خوبیاں تھیں اور ان میں سے ایک مردم شناسی تھی۔ وکیج کندی اور ان حرم کا پیان ہے کہ ۷۴۲ھ / ۶۹۳ء میں حجاج بن یوسف ثقیقی نے حضرت عبد اللہ بن قیس بن غزہ مطلبی کو، جو بخواہی کے قریبی طیف اور خاندان میں عبد مناف کے ایک متاز فرد تھے، مدینہ منورہ کا قاضی مقرر کیا اور جب اگلے سال ان کو مدینہ سے معزول کر کے عراق کا گورنر بنیا گیا تو حجاج ثقیقی نے اپنے ہاشمی قاضی کو اپنا جانشین گورنر مقرر کیا (۳۱۶)۔ مذکورہ ہالار ولیات سے خلیفہ عبد الملک بن مروان اور ان کے والیوں اور اٹھی خاندان کے بخواہی سے قریبی روابط اور عزیزیات تعلقات کا علم ہوتا ہے۔

چہاں تک اس دور میں ازدواجی تعلقات کا معاملہ ہے طبری اور ابن اثیر کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی ایک گنام صاحبزادی کا عقد خلیفہ وقت عبد الملک سے ہوا تھا۔ حضرت عبد اللہ بن جعفر ہاشمی کی ایک دختر امام الحنفی کا نکاح بھی خلیفہ وقت سے ہوا تھا مگر بعد میں طلاق ہو گئی (۳۱۷)۔ حضرت حسن بن حسن بن حسن ہاشمی کی ایک صاحبزادی امام القاسم نے حضرت ابیان بن عثمان اموی کے فرزند مروان سے غالباً اسی زمانے میں شادی کی تھی (۳۱۸)۔ ان کے علاوہ زیدی، محمد بن حسیب بغدادی، ابن سعد، ابن حزم اور ابن عساکر کے متعدد بیانات کے تجزیے سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت حسین شہید کی صاحبزادی سکینہ کا ایک نکاح خلیفہ عبد الملک کے بھائی عبد العزیز، جو مصر کے گورنر تھے، کے بیٹے اسخ کے ساتھ ہوا تھا اور جب ۸۶ھ / ۷۰۵ء میں اسخ اموی کا انتقال ہوا تو ان کا نکاح خلیفہ سوم حضرت عثمان بن عفان اموی کے ایک پوتے زید بن عمرو کے ساتھ ہوا تھا۔ بلاذری کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت زید اموی نے بعد میں ان کو خلیفہ سلیمان بن عبد الملک اموی کے حکم سے طلاق دے دی تھی جبکہ زیدی اور بغدادی نے اس کی تردید کی ہے (۳۱۹)۔ خلیفہ عبد الملک کے ایک غیر معروف فرزند ابو بکر کی ایک زوجہ حسن ملتی کی ایک پوتی فاطمہ بنت محمد ہاشمی تھیں (۳۲۰)۔ خلیفہ اموی کے ایک اور فرزند عبد اللہ کی ایک شادی حضرت ابن عباس ہاشمی کی ایک پوتی ریط بنت عبد اللہ سے ہوئی تھی (۳۲۱)۔

آخر میں خلیفہ اموی عبد الملک بن مروان اور حضرت علی بن حسین زین العابدین ہاشمی کے

تعلقات کے پارے میں ایک اہم روایت جو شیعی مصنف یعقوبی نے بیان کی ہے۔ اس کے مطابق جب خلیفہ نے حاج بن یوسف ثقیقی کو جاز کا دالی مقرر کیا تو ان کو ایک خط لکھا جس میں ان کو پدراست کی تمی کر ابو طالب کے خاندان کی خون ریزی سے مجھے بچائے رکھنا کیونکہ آل حرب بن امیر نے جب بھی ان پر دست درازی کی وہ مغلوب دشیان ہوئے۔ اس کے بعد حضرت علی بن حسن نے خلیفہ عبد الملک کو ایک دلچسپ خط لکھا کہ میں نے فلاں ماہ کی فلاں رات کو خواب میں رسول اکرم ﷺ کا دیدار کیا اور آپ کو فرماتے ہوئے سنا کہ عبد الملک نے حاج ثقیقی کو اس رات ایسا خط لکھا ہے اور ان کو بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی اس سی کو مخلکور کیا ہے اور ان کی حکومت میں قوت و شوکت عطا فرمائی ہے (۳۲۲)۔ اس روایت میں بظاہر شیعی غصر موجود ہے مگر اس میں کوئی شک نہیں کیا جا سکتا کہ حضرت زین العابدین کا تعلق ہمیشہ صلح جویانہ اور عزیزانہ رہا تھا اس لئے انہوں نے خلیفہ وقت کو اس نوعیت کا خط ضرور لکھا ہو گا۔

در اصل اموی خلافت کے دو دور تھے: ایک خاندان حضرت معاویہؓ کی خلافت کا زمانہ (۶۴۱-۸۳/۶۳-۱۳۲) اور دوسرا موداوی عہد خلافت (۶۴۰-۷۵۰/۲۳-۲۸۳)۔ بنو امیہ اور بنو هاشم میں جو اختلاف پیدا ہبھی ہوا تھا وہ سیاسی نویعت کا تھا اور مروانی خلافت تک وہ ختم ہبھی ہو چکا تھا۔ ہاشمی بزرگوں میں سے بعض کو خلافت کی تمنا ضرورتی تھی اور اسی بنا پر اولین اموی خلفاء سے ان کا سیاسی معاملہ رہا تھا۔ پیشتر ہاشمی اکابر نے مصب خلافت کی کبھی تمنا نہیں کی اور نہ اپنی خاندانی افضلیت کا کوئی دعویٰ رکھا۔ مروانی خلفاء سے ہاشمی اکابر کا کوئی سیاسی اختلاف بھی نہیں ہوا تھا۔ اس لئے اولین مروانی عہد میں ان دونوں خاندان کے تعلقات ہمیشہ ٹفتگتہ رہے۔ حضرت مروانؓ اور ان کے فرزند عظیم عبد الملک اموی نے ان قریبی روابط کو اپنی مصالحانہ اور مشققانہ پالیسیوں سے مزید مستحکم بنایا۔ اس دور کے ہاشمی اکابر نے بھی اپنی طرف سے ان کو استحکام و اعتبار عطا کیا اور استحقاقی خلافت اور افضلیت ہبھی ہاشم کا کوئی اس امتظاہرہ نہیں کیا جس سے تعلقات میں دراز پڑتی۔ حکومت و فرمان مروانی کے سلسلے میں ایک انگریزی کہاوت بڑی کچی حقیقت ہے کہ بادشاہت رشتہ داری کو نہیں جانتی ( Kingship knows no Kinship ) یہ ہر دور پر صادق آتی ہے۔ اس حقیقت کا اور اک دونوں خاندانوں یہکہ اس دور کے سب لوگوں کو تحد پھر بنو هاشم اور بنو امیہ ہمیشہ سے ایک دوسرے کے حليف، دوست اور عزیز رہے تھے لہذا ان میں محبت کے تعلقات حقیقی تھے جبکہ اختلاف و رقبات کے روابط، اگر تھے، تو عارضی تھے۔

## خلافتِ ولید بن عبد الملک (۶۹۶-۸۰۵ھ / ۷۰۵-۱۵ء)

بنوہاشم کے بعض اکابر سے خلیفہ عبد الملک بن مروان اموی کے اپنے عہد میں تعلقات کی بحث میں ولید بن عبد الملک کے طرزِ فکر و عمل کا ایک حوالہ آچکا ہے۔ سورخین کا اتفاق ہے کہ ولید بن عبد الملک اپنے باپ کے مقابلہ میں زیادہ نرم خود، اعتدال پسند، محبت جو شخص تھے اور پرانے تعلقات کا زیادہ خیال رکھتے تھے۔ اس کا ثبوت حاج بن یوسف ثقیٰ سے ان کے قریبی تعلقات ہیں (۳۲۲) انہوں نے ہاشمی اکابر اور بنوہاشم کے ساتھ اپنے خاندان اور بزرگوں کے تعلقات کو حسیب دستور محبت قائم و استوار رکھا تھا۔ اور پر یہ بھی ذکر آچکا ہے کہ حضرت علیؑ کے ایک غیر فاطمی صاحبزادے حضرت عمر بن الخطابیہ نے خلیفہ عبد الملک کے عہد میں کوشش کی تھی کہ وہ اپنے والدِ ماجد کے صدقاتِ جاریہ میں اپنے پیغمبر حضرت حسن بن حسن بن علی ہاشمی کے ساتھ شریک تولیت ہو جائیں مگر خلیفہ نے حضرت حسن کے حق کو مقدم رکھا تھا۔ حضرت عمر بن علیؑ نے ولید بن عبد الملک کے عہد میں ایک بار پھر تولیت حاصل کرنے کی کوشش کی چنانچہ وہ گورنرِ مدینہ حضرت ابیان بن عثمان کے ساتھ دربار خلافت میں یہوئے اور اپنا مطالبہ نے خلیفہ کے سامنے پیش کیا۔ ولید نے ان کو صدرِ رحمی اور قرض ادا کرنے کی پیشکش کی مگر حضرت عمر بن علیؑ نے اس کو قبول نہ کیا اور اپنے والد کے صدقہ (وقف) میں شرکت و تولیت کا مطالبہ دہرایا اور چلے آئے۔ بعد میں ولید نے ابیان بن عثمان کو ان کے لئے ایک رقصہ لکھا جس میں بعض اشعار لکھتے تھے اور ابیان سے زبانی کہلوایا کہ یہ خط دیکھ رکھ کر بتاویں کر وہ حضرت فاطمہ بنت رسول اکرم ﷺ کی اولاد میں کسی غیر فاطمی کو شریک نہیں کریں۔ ۔۔۔ عمر بن الخطابیہ یہ سن کر غصباک ہوئے اور انعام و تھائے قبول کے بغیر اپس لوٹ آئے (۳۲۲)۔

اہن سحد اور اہن اشتر نے ایک روایت میں ذکر کیا ہے کہ عبد الملک کے گورنرِ مدینہ ہشام بن اسما علیؑ کا وظیرہ یہ تھا کہ وہ اہل بیت کی برائی کر کے حضرت علی بن حسین کو تکلیف دیا کرتے تھے۔ جب ولید خلیفہ ہوئے تو انہوں نے ہشام مخزومنی کو ان کے ملم و جور کے سبب معزول کر دیا اور لوگوں کو حکم دیا کہ وہ ان سے انتقام لیں لیکن حضرت علی بن حسین نے اپنے تمام اہل خاندان اور حامیوں کو اس سے تعرض کرنے سے منع کر دیا۔ ہشام باوجود اپنی بدزبانی کے اکابر بنی ہاشم کی فضیلت کے بھی قائل تھے اور اس کا برطان اعتراف کیا کرتے تھے (۳۲۵)۔

حضرت حسن بن علی ہاشمؑ کے صاحبزادے حضرت حسن ہالی، جن کا ذکر اور آچکا ہے، کے پارے میں ہن عساکر نے ایک دلچسپ روایت بیان کی ہے جو خلافت کے مسئلہ پر حکمرانوں کی حساسیت اور زود اثر پذیری کا ثبوت فراہم کرتی ہے تو ساتھ ہی ان کے شریفانہ برداوادِ حق پسندی کی بھی دلیل ہے۔ خلیفہ ولید بن عبد الملک کو خبر یہو تھی کہ حضرت حسن بن حسن ہلی عراق سے خفیہ خط و کتابت میں مصروف ہیں تو انہوں نے اپنے گورنر ٹھان بن حیان مری کو ہدایت کی کہ ”وہ ان کا معاملہ دیکھئے اور اگر بھر مہپائے تو ان کو سو کوڑے مارے اور ان کو لوگوں کے سامنے دن بھر بطور سزا کھزار کئے کوئکہ میرا خیال ہے کہ مجھے ان سے جنگ کرنی پڑے گی۔“ خلیفہ کا حکم نامہ جب گورنر کے پاس یہو نجات و توس نے حضرت حسن کو بلا بیجا اور جب فرقہ روبرو ہوئے تو حضرت علی بن حسین نے اپنے بھائی کو دعائے خیر کی تھیں کی۔ جب گورنر نے ان کے چہرے پر نگاہ ڈالی تو بے اختیار بول اٹھا کہ ”اس شخص کے چہرے پر لکھا ہوا ہے کہ ان پر اتهام لگایا گیا ہے۔ ان کو چھوڑ دو۔“ میں امیر المؤمنین کو ان کے مذر سے مطلع کر دوں گا کیونکہ شاہد موجود جو کچھ دیکھ رہا ہے وہ غائب و غیر موجود نہیں دیکھ سکتا“ (۳۲۲)۔

ان تعلقات میں محبت والافت کی تصدیق ان دونوں خاندانوں کے ازدواجی تعلقات سے بھی ہوتی ہے۔ ہن سعد بن زیری اور ہن حرم کا بیان ہے کہ انھیں حسن بن علی ہاشم کی ایک دختر زینب خلیفہ وقت ولید اموی سے منسوب تھیں اور بعد میں ان سے طلاق کے بعد ان کی شوہی خلیفہ وقت کے پیغمباویہ بن مردان سے ہو گئی تھی جن سے ان کی کنی اولادیں پیدا ہوئی تھیں (۳۲۷)۔ زیری کا بیان ہے کہ زید بن حسن بن علی ہاشم نے اپنی ایک دختر نفسی کی شادی خلیفہ ولید سے ان کے عہد خلافت میں کی تھی اور ہن سعد کے مطابق وہ اپنے شوہر کی زندگی ہی میں فوت ہوئی تھیں (۳۲۸)۔ اس شادی کا پس منظر دونوں خاندانوں کے باہمی تعلقات پر اہم روشنی ڈالتا ہے۔ ہن عساکر کے مطابق حضرت زید بن حسن کا اپنے پیچازاد بھائی ابوہاشم عبد اللہ بن محمد بن الحفیہ سے حضرت علی بن ابی طالبؑ کی ایک وقف آرامی کی تولیت کے پارے میں نزاع ہوا اور اس قضیہ کو سلمجانے کے لئے حضرت زید خلیفہ اموی کے دربار میں یہو تھے۔ وہاں انہوں نے اور شکاریوں کے علاوہ عراقی شیعوں کی مدد سے خلافت حاصل کرنے کا لازام بھی ابوہاشم پر لگایا اور بعد میں اپنی بیٹی کی شادی خلیفہ سے کردی۔ خلیفہ نے ابوہاشم کو بلا کرد مشق میں قید کر دیا گکہ بعد میں حضرت علی زین العابدین ہاشمؑ کی سفارش پر ان کو آزاد کر دیا (۳۲۹)۔

زیری نے حضرت حسن بن علی ہاشم کے ایک فرزند محمدؑ کے ذکر میں لکھا ہے کہ ان کی بیٹی

فاطمہ کی شادی خلیفہ عبد الملک بن مروان کے ایک نبیٹا غیر معروف فرزند ابو بکر سے ہوئی تھی جس کا ذکر اور پر آچکا ہے۔ اپنی حرم نے لکھا ہے کہ اول الذکر کا اٹھی بزرگ کے ایک فرزند حسین نے اپنی بیٹی خدیجہ کی شادی اسماعیل بن عبد الملک بن حارث بن حکم بن ابی العاص اسموی سے کی تھی اور ان کے بعد خود حسن بن حسن کی دختر حمادہ نے اپنی اسموی بزرگ سے شادی کر لی تھی۔ ان دونوں سے اسماعیل اسموی کے کئی فرزند پیدا ہوئے تھے (۳۲۰)۔ مذکورہ بالا حسین بن حسن علیٰ کی ایک اور دخترام کلشوم نے کسی وقت اپنی اسماعیل اسموی سے شادی کی تھی جن سے کئی اولادیں ہوتی تھیں۔ غالباً ام کلشوم اور خدیجہ دونوں ایک ہی شخصیت تھیں کیونکہ ان کے فرزندوں کے نام یکساں مذکور ہوئے ہیں البتہ ایک فرزند کام کلشوم کے ذکر میں اضافہ ہے جس سے گمان ہوتا ہے کہ شاید یہ دونوں الگ الگ شخصیتیں تھیں۔ بہر حال کوئی بھی صورت ہو یہ تو مسلم ہے کہ کم از کم دو حصی دختریں اسماعیل اسموی سے ضرور منسوب رہی تھیں۔

ان ازدواجی تعلقات کے پارے میں تھی طور سے یہ کہنا مشکل ہے کہ وہ کس دور میں قائم ہوئے تھے۔ اطلب یہ ہے کہ وہ ولید بن عبد الملک کی خلافت میں قائم ہوئے ہوں گے مگر اس کا بھی امکان ہے کہ وہ اس سے پہلے خصوصاً عبد الملک کے عہد خلافت میں استوار ہوئے ہوں۔ بہر حال ان کی توقیت کے اختلاف سے ان کی سماںی اہمیت پر کوئی فرق نہیں پڑتا اور ان سے بہر کیف ثابت ہوتا ہے کہ خلافتی اسموی کے دوران بتوہاشم و بتواسیہ کے درمیان ازدواجی تعلقات قائم ہوئے تھے جو ان کے مابین محبت و موافست کے تعلقات کا پہنچت ثبوت ہیں۔ مذکورہ بالا تعلقات کے علاوہ بھی متعدد دوسرے ازدواجی رشتے تھے جو بتواسیہ اور بتوہاشم میں قائم ہوئے تھے۔ ان میں سے ایک رشتہ حضرت حسین شہید کی ایک دختر فاطمہ کا حضرت عثمان بن عفان اسموی کے ایک اور پوتے عبد اللہ بن عمرو سے اسی خلافت کے زمانے میں ہوا تھا۔ ان کی کئی اولادیں ہوتی تھیں۔ انہوں نے یہ رشتہ اپنے عزیزوں کی خلافت کے باوجود کیا تھا اور ان کے فرزند عبد اللہ، جو حسن بن حسن کی صلب سے تھے، ان کے ولی نکاح بنے تھے۔ یہ رشتہ اسموی خلیفہ یزید علیٰ کے عہد تک قائم رہا تھا (۳۲۱)۔ حضرت حسین شہید کی ایک نواسی ریجید، جو حضرت سیکنڈ کی دختر تھیں، اسموی خلیفہ ولید اول کے بیٹے عباس سے منسوب تھیں (۳۲۲)۔ ان کے علاوہ بعض اور ازدواجی رشتے ان دونوں خاندانوں کے درمیان ہوئے تھے جن کا ذکر بعد میں کریں گے۔ آخر میں اس عہد کے دو واقعے اور یعقوبی کا بیان ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کو

## خلافتِ سلیمان بن عبد الملک (۹۹-۵۹۶ھ / ۱۴۵-۷۸۷ء)

بُوہاشم کے مختلف خاندانوں میں حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی وقف آراضی پر اختلاف و نزاع پیدا ہوتا رہا تھا۔ چنانچہ جیسا اور آچکا ہے کہ پہلے یہ اختلاف عمر بن المخیمیہ اور حسن بن حسن کے درمیان ہوا، پھر ابوہاشم عبد اللہ بن محمد الحنفیہ اور زید بن حسن بن علی کے درمیان ہوا۔ غالباً یہ خاندانی اختلاف دوسروں کے درمیان بھی ہوتا تھا۔ یہ دراصل فاطمی اور غیر فاطمی اولاد علی کا خاندانی تباہ مع تباہ جو فریقین کو اموی دربار سے رجوع کرنے پر مجبور کرتا تھا۔ اگرچہ اموی خلفاء کے دونوں ہاشمی خاندانوں سے دوستانہ روابط تھے تاہم وہ فاطمی افضلیت کے قائل تھے اور ان پر غیر فاطمیوں کو ترجیح دینا نہیں چاہتے تھے۔ وجہ ظاہر دبابر تھی کہ فاطمی اخلاق حضرت علی پدری اور مادری دونوں جانب سے قریشی اور عظیم تر خاندانی بتو عبد مناف کے رکن اور اس اعتبار سے بتو امیہ کے قریب ترین عزیز تھے جب کہ غیر فاطمی اولاد حضرت علی مادری لحاظ سے نسبت قرابت نہیں رکھتے تھے۔ یعقوبی اور بعض دوسرے مورخین کا بیان ہے کہ ابوہاشم عبد اللہ بن محمد بن الحنفیہ بھی خلیفہ سلیمان بن عبد الملک کے پاس گئے تھے۔ اگرچہ ان کی آمد کا مقصد نہیں بیان کیا گیا ہے تاہم اندازہ یہ ہوتا ہے کہ وہ بھی اسی مقصد سے تعریف لے گئے ہوں گے، اگر وہ خاندانی تباہ کے بجائے محض دوستانہ تعلقات کی استواری اور تباہگی کے لئے گئے تھے تو ان کی آمد اور زیادہ اہم بن جاتی ہے۔ بہر حال سلیمان نے ان کی تعریف و تحسین کی، ان کا اکرام و اعزاز کیا اور نہ صرف ان کی ضروریات بلکہ ان کے ساتھیوں کی ضروریات بھی پوری کیں (۳۲۵)۔ اس طرز عمل سے یعقوبی کی یہ شیعی روایت میں نہیں کھاتی کہ خلیفہ سلیمان نے بعض بُنی و جذائی سرداروں کے ذریعہ ان کو دودھ میں زہر دلو اکر قتل کر دیا تھا۔ کیونکہ اگر انھیں بھی کرنا ہوتا تو وہ اتنی زحمتیں کیوں اٹھاتے اور ان کو فلسطین میں جمہہ کی آراضی و مکانات اور اخراجات کے لئے رقم کیوں دیتے (۳۲۶)۔ ظاہر ہے کہ یہ سلیمان کے خلاف غالباً پر وہ بھی بیٹا ہے، ورنہ وہ بھی اپنے پیشوں خلفاء اور اموی بزرگوں کی مانند بُوہاشم سے خوشنوار تعلقات رکھتے تھے جیسا کہ ابوہاشم کے ساتھ ان کے حسن سلوک کے علاوہ بعض دوسرے ہاشمی اکابر سے بھی حسن سلوک کرنے کا علم ہوتا ہے۔

عبد سلیمانی میں حسن بن حسن بن علی ہاشمی کے خالوادے اور کئی دوسرے اموی خاندانوں میں برادرانہ تعلقات قائم ہوئے یا استوار رہنے کا علم ہوتا ہے۔ اہنے عساکر نے بیان کیا ہے کہ حضرت حسن

## خلافتِ سلیمان بن عبد الملک (۹۹-۱۵۷ھ / ۷۹۶-۸۱۵ء)

بُوہاشم کے مختلف خاندانوں میں حضرت علی بن ابی طالب ہاشمی کی وقف آراضی پر اختلاف و نزاع پیدا ہوا تھا۔ چنانچہ جیسا اور آچکا ہے کہ پہلے یہ اختلاف عمر بن المغفیہ اور حسن بن حسن کے درمیان ہوا، پھر ابوہاشم عبد اللہ بن محمد الحنفیہ اور زید بن حسن بن علی کے درمیان ہوا۔ غالباً یہ خاندانی اختلاف دوسروں کے درمیان بھی ہوا تھا۔ یہ دراصل فاطمی اور غیر فاطمی اولاد علی کا خاندانی تبازع تھا جو فریقین کو اموی دربار سے رجوع کرنے پر مجبور کرتا تھا۔ اگرچہ اموی خلفاء کے دونوں ہاشمی خاندانوں سے دوستانہ روایت تھے تاہم وہ فاطمی افضلیت کے قائل تھے اور ان پر غیر فاطمیوں کو ترجیح دینا نہیں چاہتے تھے۔ وجہ ظاہر و باہر تھی کہ فاطمی اخلاق حضرت علیؑ پروری اور مادری دونوں جانب سے قریشی اور عظیم تر خاندانی بُوہاشم عبد اللہ بن محمد بن الحنفیہ کے قریب ترین عزیز تھے جب کہ غیر فاطمی اولاد حضرت علی مادری لحاظ سے نسبو قربت نہیں رکھتے تھے۔ یعقوبی اور بعض دوسرے مورخین کا بیان ہے کہ ابوہاشم عبد اللہ بن محمد بن الحنفیہ بھی خلیفہ سلیمان بن عبد الملک کے پاس گئے تھے۔ اگرچہ ان کی آمد کا مقصد نہیں بیان کیا گیا ہے تاہم اندازہ یہ ہوتا ہے کہ وہ بھی اسی مقصد سے تحریف لے گئے ہوں گے، اگر وہ خاندانی تبازع کے بجائے بعض دوستانہ تعلقات کی استواری اور تازگی کے لئے گئے تھے تو ان کی آمد اور زیادہ اہم بن جاتی ہے۔ بہر حال سلیمان نے ان کی تعریف و تحسین کی، ان کا اکرام و اعزاز کیا اور نہ صرف ان کی ضروریات بلکہ ان کے ساتھیوں کی ضروریات بھی پوری کیں (۳۲۵)۔ اس طرزِ عمل سے یعقوبی کی یہ شیعی روایت میں نہیں کھاتی کہ خلیفہ سلیمان نے بعض لئی وجد ای سرداروں کے ذریعہ ان کو دودھ میں زہر دلوار کرتل کرایا تھا۔ کیونکہ اگر انہیں یہی کرتا ہو تو توہا تی زحمتیں کیوں اٹھاتے اور ان کو فلسطین میں حکمہ کی آراضی و مکانات اور اخراجات کے لئے رقم کیوں دیجے (۳۲۶)۔ ظاہر ہے کہ یہ سلیمان کے خلاف خالقانہ پر وہ کہیڈا ہے، ورنہ وہ بھی اپنے پیشہ ظلفاء اور اموی بزرگوں کی مانند بُوہاشم سے خونگوار تعلقات رکھتے تھے جیسا کہ ابوہاشم کے ساتھ ان کے صحن سلوک کے علاوہ بعض دوسرے ہاشمی اکابر سے بھی حسن سلوک کرنے کا علم ہوتا ہے۔

عبد سلیمانی میں حسن بن علی ہاشمی کے خانوادے اور کئی دوسرے اموی خاندانوں میں برقرارہ تعلقات قائم ہونے پا استوار رہنے کا علم ہوتا ہے۔ این عمار کرنے بیان کیا ہے کہ حضرت حسن

ہانی کے ایک فرزند عبد اللہ اس زبانے میں نوجوان آدمی تھے اور حضرت عمر بن عبد العزیز کے ذریعہ خلیفہ سلیمان اموی سے اپنی ضروریات کے لئے برادری احمد اور حاصل کیا کرتے تھے۔ حضرت عمر اموی کو ان کے مقام و مرتبہ اور الافت و محبت کا کتنا پاس تھا اس کا اندازہ اس روایت سے بخوبی ہوتا ہے۔ حضرت عمر نے ان سے ایک دن کہا کہ وہ ان کے محل میں اسی وقت آیا کریں جب ان کو اذن باریابی مل سکے کیونکہ ان کو یہ سخت شلاق ہے کہ وہ اپنے اوقات میں آئیں جب ان کو حضرت عمر کی مصروفیت کی وجہ سے اپنی جان پڑے۔ حضرت عمر ہانی نے ان کی خیر خواہی کرتے ہوئے ان کو خلیفہ سلیمان کی ناگواری اور عمر سے بھی ایک بار پہچایا تھا (۷/۳۳۲)۔

طبری اور صاحب اغانی کا بیان ہے کہ ۹۹ھ / ۱۷۴ء میں جب سلیمان بن عبد الملک نے متعدد اماں اور شراءہ کے ساتھ حج کیا اور واپسی کے سفر میں مدینہ منورہ میں قیام کیا تو وہاں چار سوری غلام بھی کپڑ کر لائے گئے تھے۔ خلیفہ سلیمان نے وہاں قیام کے دوران درہار منعقد کیا جس میں حضرت عبد اللہ بن حسن ہانی کو اپنی سند کے قریب نشست دی اور روی بطریق کو قتل کرنے کے لئے ان سے درخواست کی اور عبد اللہ ہاشمی نے جس طرح اس کو قتل کیا اس کی تحریف و تحسین اموی خلیفہ نے دل کھول کر کی (۳۳۸)۔

صاحب اغانی نے افسیں عبد اللہ بن حسن ہانی کے خلیفہ سلیمان اموی کے فرزند عبد الواحد سے، جو حدیث منورہ کے گورنر ہے، برادرانہ تعلقات کا ذکر کیا ہے۔ ابن ہرمس مشہور شاعر تھا۔ اس کا بیان ہے کہ ”جس شخص نے مجھے دنیاۓ غیر و ادب میں شہرت و عظمت دلوائی وہ عبد الواحد بن سلیمان اموی تھے۔ انہوں نے مجھ سے یہ عہد لے لیا تھا کہ میں ان کے علاوہ کسی اور کی مدح نہیں کروں گا۔ چنانچہ“ برادر میرے ساتھ حسن سلوک کیا کرتے اور میرے مصائب و مشکلات حل کیا کرتے۔ جب وہ معزول ہو گئے تو میں نے ان کے سواد و سرے لوگوں کی بھی مدح کی۔ عبد الواحد پھر ہدیہ آئے تو ان کو بتایا گیا کہ میں نے اس شخص کی مدح کی تھی جس کے سبب ان کو معزول کیا گیا تھا تو انہوں نے مجھے باریابی سے روک دیا۔ میں نے ان سے ملاقات کی بہت کوششیں کیں مگر وہ تاکام رہیں۔ بالآخر میں نے عبد اللہ بن حسن ہانی سے درخواست کی کہ وہ ان سے میری سفارش کر دیں۔ چنانچہ وہ میرے ساتھ ان کے پاس یہو ہے۔ عبد الواحد اموی نے عبد اللہ بن حسن ہاشمی کا اٹھ کر استقبال کیا اور ان سے معاونت کر کے ان کو اپنے پہلو میں بھایا اور پھر ان کی آمد کا سبب پوچھا۔ عبد الواحد نے کہا کہ وہ لہن ہرمس کے سوا ان کی ہر

درخواست قبول کر لیں گے مگر جب عبد اللہ نے کہا کہ وہ اسی کی سفارش کے لئے آئے ہیں تو عبد الواحد کو وہ درخواست قبول کرتے ہی بن پڑی اور ان کی سفارش پر مجھے پرانی مزرات واپس مل گئی” (۳۲۹)۔

وکیج کندی کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن حارث بن نوبل بن حارث بن عبد المطلب ہاشمی، جو حضرت مردان بن حکم اموی کی ولایت کے زمانے میں مدینہ کے قاضی تھے، امیر حج سلیمان اموی کے ساتھ دوران حج مدینہ کے۔ راستے میں ابواء کے مقام پر ان کا انتقال ہو گیا تو سلیمان اموی نے ان کی نماز جائزہ پڑ گی۔ یہ واقعہ ۸۲ھ / ۷۰۳ء کا ہے یعنی خلافت عبد الملک کا لیکن سلیمان اموی سے ان کے تعلقات کے پیش نظر ان کی خلافت کے زمانے میں بیان کیا گیا (۳۲۰)۔

## خلافت عمر بن عبد العزیز (۶۹۹ھ / ۱۰۱ء - ۷۲۰ھ / ۱۷۴ء)

حضرت عمر بن عبد العزیز کے اعلیٰ نکار و سیرت اور بنوہاشم کے ساتھ ان کے صنِ عمل کا اعتراف شیعی مورخوں تک نہ کیا ہے (۳۲۱)۔ کیونکہ مشہور روایات کے مطابق خلیفہ موصوف نے اپنے عہد حکومت میں برسر منابر حضرت علیؑ اور ان کے خاندان پر سب و شتم کا فعل شنج اور دستور قبیح بند کر دیا تھا اور تمام مرکزی اسلامی اور ولایاتی حکومت میں اس پر پابندی عائد کر دی تھی۔ اس کے علاوہ انہوں نے بنوہاشم کو خس میں حصہ دیا تھا اور باغی فدک کی تولیت عطا کر دی تھی جس پر بنوامیہ ہی کی حکومت کے زمانے میں نہیں، بلکہ خلافتِ راشدہ کے آغاز سے بنوہاشم کو شکایت چلی آرہی تھی۔ ان بیشش اقدامات کے ساتھ ساتھ خلیفہ اموی نے ان کے اکابر و اصحاب غر کے ساتھ بے انتہا صدر حسی کی تھی اور ان کے حقوق ادا کئے تھے (۳۲۲)۔ ان روایات میں حضرت علیؑ پر سب و شتم کے اموی دستور کا حوالہ غلط اور اموی مخالف پروپگنڈا ہے، جیسا کہ پہلے واضح کیا جا چکا ہے، کیونکہ خلفائے بنی امية اور ان کے پیشتر عمال و ولاد نے اس فعل قبیح کا ارتکاب نہیں کیا تھا۔ البتہ بنوہاشم کے ساتھ انہوں نے جو صنِ سلوک کیا تھا وہ اموی خلفاء کے قدیم دستور کے مطابق تھا جیسا کہ نذ کورہ بیانات سے ثابت ہو چکا ہے۔ ذیل میں حضرت عمر اموی کے عہد میں بعض اکابر بنی ہاشم کے ساتھ امویوں کے برادرانہ تعلقات کی کچھ اور مثالیں پیش کی جا رہی ہیں۔

بن سعد نے بشر بن حمید مزنی کی سند پر روایت بیان کی ہے کہ مجھ کو حضرت عمر بن عبد العزیز نے بلا کر چار یا پانچ ہزار دینار کی رقم دی اور کہا کہ اسے لے کر گورنر مدینہ ابو بکر بن حزم انصاری کے پاس مدینہ جاؤ اور ان سے کہو کہ اس میں پانچ یا چھ ہزار دینار اور ملائکر پورے دس ہزار دینار بنوہاشم میں تقسیم کر دیں اور ان میں مساوات بر تین کر مرد و عورت اور چھوٹے بڑے کو برابر رقم ملے۔ ابو بکر انصاری نے اس کی تعمیل کی مگر زید بن حسن بأشی کو اس پر غصہ آیا کہ ان کو پچھوں کے برابر حصہ دیا گیا چنانچہ انہوں نے سخت باتیں کہنیں اور حضرت عمر پر کافی نکتہ چینی کی۔ بعد میں زید بن حسن کو اپنے کبھی پر پیشیاں ہوئی اور انہوں نے ابو بکر سے کہا کہ وہ ان کی بات امیر المؤمنین کو نہ لکھیں۔ لیکن موخر الدہ کرنے امیر المؤمنین کو صحیح بات سے آگاہ کرنا پنا فرض سمجھا ہے امام غنیمتو لکھی بھی۔ البتہ بشر بن حمید مزنی نے ان کے بارے میں یہ کلمہ خیر بھی لکھا کہ وہ بہر حال عزیز و قریب ہیں چنانچہ خلیفہ اموی

نے ان سے کوئی تحریض نہیں کیا اور درگذر سے کام لیا (۳۲۳)۔

اسی واقعہ کے سلسلہ میں ابن سعد نے ایک دوسری روایت بھی بن ابی یعلیٰ کی سند پر بیان کی ہے۔ اس کے مطابق ابو بکر انصاری نے جب خلیفہ اموی کا ارسال کردہ مال بوناہشم میں تقسیم کیا تو ہر انسان کو پچاس دینار ملے۔ گویا کہ اس وقت مدینہ منورہ میں دوسو چھوٹے بڑے ہائی موجود تھے۔ روایت کا بیان ہے کہ تقسیم مال کے بعد حضرت فاطمہ بنت حسین نے اسے بلا کر امیر المومنین کی خدمت میں ایک شاندار خط لکھوایا جس میں ان کے حسن سلوک کا شکریہ ادا کیا اور سابق حکمرانوں کے ظلم و پامی حقوق کا لکھوہ کیا۔ حضرت عمر اموی کو جب ان کا خط ملا تو انہوں نے بہت خوشی کا اظہار کیا، قاصد کو دس دینار انعام دئے اور حضرت فاطمہ کو مزید پانچ دینار کا عطا یہ بھیجا اور اپنے گرائی نامہ میں ان کے خاندان بنی ہاشم کے فناکل کا اعتراف کرتے ہوئے ان سے درخواست کی کہ وہ ضرور تمدنوں کی ضرورتوں اور حاجتوں سے دربار خلافت کو برابر مطلع کرتی رہیں تاکہ ان کے حقوق ادا کئے جاسکیں۔ ایک اور روایت میں بھی حضرت فاطمہ ہاشمی کے شکریہ اور حضرت عمر بن عثمانی کے اظہار صرفت کا حوالہ دیا گیا ہے (۳۲۴)۔

ابن سعد کی ایک اور روایت میں آیا ہے کہ ان کے علاوہ بوناہشم کے بعض اور حضرات نے ایک مشترک خط اپنے قاصد کے ہاتھ خلیفہ اموی کے پاس اپنا شکریہ ادا کرنے کے لئے بھیجا۔ اس میں انہوں نے حضرت عمر اموی کی صدر حمی کا ذکر کرنے کے بعد یہ لکھوہ کیا تھا کہ حضرت معاویہؓ کے زمانے سے ان کے حقوق کی پرواہ نہیں کی گئی۔ حضرت عمر بن عثمانی نے جواب میں لکھا کہ میرے عہد خلافت سے قبل بھی میری بھی رائے تھی اور میں نے ولید بن عبد الملک اور سلیمان سے اس سلسلہ میں بات بھی کی تھی مگر ان دونوں نے میری بات نہیں مانی۔ بہر حال اللہ کا شکر ہے کہ اس نے مجھے آپ لوگوں کے حقوق ادا کرنے کی توفیق دی (۳۲۵)۔ فاطمہ ہاشمی کے خط میں اور بوناہشم کے خطوط میں خلافاء سالیقین کی لاپرواہی اور حقوقی ہاشمی کی پامالی کا جو لکھوہ کیا گیا ہے وہ الحاقی اضافہ اور سراسر ہے بنیاد ہے کوئکہ ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ تمام اموی خلفاء نے اپنے عہد حکومت و ولایت میں کس طرح ان کے ساتھ صدر حمی کے تقاضے پورے کئے تھے۔

فاطمہ بنت علی بن ابی طالب ہاشمیؓ کے بارے میں ایک روایت ہے کہ ابن سعد نے یہ بیان کی ہے کہ ایک ہارانہوں نے حضرت عمر بن عبد العزیز اموی کا ذکر کر کے ان کے لئے زبردست دعائے خیر کی اور کہا: ”جب وہاں پر مدینہ تھے تو میں ان سے ملاقات کے لئے گئی۔ جب وہاں کوئی غیر نہیں رہا تھی کہ کوئی

بچے اور حافظ بھی موجود نہیں تھا تو انہوں نے کہا: ”اے دختر علی! روئے ارض پر تم ہلہ بیت سے زیادہ مجھے اور کوئی گھر لئے عزیز نہیں اور اللہ کی قسم! تم تو مجھے اپنے خاندان والوں سے بھی زیادہ عزیز ہو۔“ (۳۲۶)

بن سعد ہی نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ ابو بکر بن حزم انصاری نے جب بن ہاشم میں سرکاری علیہ تقسیم کرتا چاہا تو صرف بن عبدالمطلب ہی کو اس کا مستحق سمجھا۔ اس پر عبدالمطلب کے خاندان والوں نے کہا کہ جب تک بن عبدالمطلب بھی عطیہ سے سرفراز نہیں کئے جاتے، وہ بھی اسے قبول نہ کریں گے۔ ابو بکر بن حزم نے کئی دن غور و فکر کے بعد بالآخر حضرت عمر بن عبد العزیز اموی کو اس معاملہ کے بارے میں خط لکھا اور ان کی ہدایت چاہی۔ میں پہنچنے والے دن کے بعد ان کا جواب آیا کہ بن عبدالمطلب اور بنو مطلب کے خاندانوں میں کوئی تفریق نہ کی جائے کہ وہ حسید ستور اور معابدہ قدیم ایک دوسرے کے حلیف ہیں۔ یہ روایت بن عبدالمطلب کے ایک فرد حکیم بن محمد کی سند پر بیان ہوئی ہے (۳۲۷)۔ اسی کے بعد ایک دوسری روایت، جو عبداللہ بن محمد بن عقیل بن ابی طالب ہاشمی کی سند پر بیان ہوئی ہے، بتاتی ہے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز نے پہلا مال جو ہلہ بیت کو تین ہزار ملے تھے۔ اس کے ساتھ و عورت اور بچوں کو مساوی رکھا گیا تھا اس میں سے ہر فرد اہل بیت کے تمام حقوق ادا کر دیں گے (۳۲۸)۔ اس سے قبل و اہل روایت سے آخری روایت میں یہ اختلاف پایا جاتا ہے کہ اول میں پچاس دیناری کس تقسیم ہونے کا ذکر آیا ہے۔ البتہ بھی بن عقیل کی روایت میں جو بن عبدالمطلب اور بنو مطلب کی تفریق کا ذکر پہلے آیا ہے اس کی تصدیق کی گئی ہے۔ اس کے مطابق علی بن عبداللہ بن عباس اور ابو جعفر محمد بن علی (ابن الحنفی) نے اس تفریق کا شکوہ کیا تھا جو بہر حال دوسری روایت کے مطابق دور کر دیا گیا تھا (۳۲۹)۔

بن عساکر نے دور و استیں بیان کی ہیں۔ ان میں سے ایک بیان اموی کی سند پر بیان کی گئی ہے کہ عبداللہ بن حسن ہاشمی ایک مرتبہ عمر بیانی کے پاس آئے تو خلیفہ اموی نے ان کا استقبال کیا اور ان کو اپنی مجلس میں اپنی سند کے قریب پہلو میں جگہ دی اور شفاعتِ نبوی کے حصول کی خاطر ان کے حصہ جسم کو بوس دیا (۳۵۰)۔ دوسری روایت میں حضرت علی بن ابی طالب کے ایک مولی رزیقِ قرشی کے ساتھ اموی خلیفہ کے حسن سلوک کا ذکر کیا گیا ہے (۳۵۱)۔ یعقوبی نے ایک شیعی روایت میں ابو جعفر محمد بن علی بن حسین کے ان دو خطوط کا ذکر کیا ہے جو انہوں نے خلیفہ سلیمان اموی اور عمر بیانی کو کہے

تھے۔ دونوں میں یہ فرق تھا کہ اول الذکر کی تعریف و توصیف کی گئی تھی اور ثانی الذکر کو نصیحت و وعظ۔ یعقوبی نے اس کے ذریعہ یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ سلیمان اموی جابر و ظالم تھے جبکہ عمر بن علی الہلی بیت کے لئے سرپاس پاس تھے (۳۵۲)۔ بہر حال بنوہاشم کے ساتھ حضرت عمر اموی کے حسن سلوک کے بنوامیہ کے دشمن بھی قائل ہیں لہذا مزید مثالوں کو بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ البتہ ایک ہاشمی تبصرہ نقل کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے: محمد بن علی ہاشمی کہا کرتے تھے کہ ”نجی ہم میں سے ہوئے اور مهدی بن عبد شمس میں سے، اور ہم عمر بن عبد العزیز کے سوا کسی اور کو ایسا نہیں سمجھتے۔“ محمد بن علی باقر کہا کرتے تھے: ”ہر قوم میں ایک نجیہ ہوتا ہے اور بنوامیہ کے نجیہ عمر بن عبد العزیز ہیں جو قیامت میں ایک امت و احده کی طرح مبouth ہوں گے“ (۳۵۲)۔

## خلافتِ یزید بن عبد الملک (۱۰۵-۱۰۱ھ / ۷۲۰-۷۲۴ء)

طبری، یعقوبی اور ابن ایاس از وہی نے اس دورِ خلافت میں بوناہشم و بناوامیہ کے تعلقات کا ایک دلچسپ واقعہ لکھا ہے۔ ان کے بیان کا خلاصہ یہ ہے کہ ۱۰۳ھ / ۷۲۲ء میں مدینہ منورہ کے گورنر عبد الرحمن بن مخاک نے فاطمہ بنت حسین بن علی ہاشمی کو نکاح کا پیغام دیا۔ جب انہوں نے قبول کرنے میں پس و پیش کیا تو گورنر نے چند آدمیوں کو ان کے پاس دھمکانے کی غرض سے بھیجا کر اگر انہوں نے انکار کیا تو ان کے پڑے فرزند کو کوڑوں سے پینا جائے گا اور اس پر گورنر نے حلقِ انحصار لایا ہے۔ فاطمہ ہاشمی نے مجبور ہو کر خلیفہ یزید علی اموی کو خط لکھ کر تمام صورتِ حال سے آگاہ کیا۔ خلیفہ نے جب خط پڑھا تو مادے غیظ و غضب کے اپنے بستر سے گرپڑے اور اپنے گورنر کو برائی ہجلا کہا۔ پھر عبد الواحد بن عبد اللہ بن پیغمبر نظری کو، جو طائف میں تھیں تھے، ہدایت کی کہ وہ مدینہ منورہ کی ولایت کا منصب سنبھال لیں، عبد الرحمن بن مخاک کو مزروع کر دیں اور اس سے چالیس ہزار دینار تاوان و صول کریں اور اس کو ایسی مار ماریں جس کی آواز دور تک سنی جائے۔ چنانچہ خلیفہ کے حکم کی پوری پوری تحریکیں کی گئی۔ بعد میں عبد الرحمن بن مخاک کی یہ حالت ہو گئی تھی کہ وہ بالکل فتیر ہو گیا تھا اور اونی مسوئے کپڑے پہننے بھیک مانگا کر تاھما (۳۵۳)۔ بوناہشم سے بناوامیہ کی محبت اور خاندانِ بنی عبد مناف کے فخر و افتخار کے پاس کا اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے۔

## خلافتِ ہشام بن عبد الملک (۲۵-۳۳۰ھ / ۷۲۳-۷۴۶ء)

خلفاءٰ بنی امیہ میں آخری بڑے حکمراں ہشام بن عبد الملک تھے جنہوں نے اموی خلافت کی گرفتی ہوئی عمارت کو بچانے کی پوری کوشش کی مگر اس کے نظم و نقش بالخصوص مالی ادارے اتنے کھو کھلے ہو چکے تھے کہ ان کی اصلاح تقریباً ناممکن ہو گئی تھی (۳۵۵)۔ اس صورتِ حال سے فائدہ اٹھانے کی غرض سے تمام سیاسی طالع آزماجماعتوں کا اتحاد ہونے لگا تھا یا کم از کم وہ ایک مقصد پر پوری طرح متفق ہو گئے تھے کہ خلافتِ بنی امیہ کو بہر صورت ختم کیا جائے۔ ان میں خابد ان حضرت علیؓ کے حاصل، حامیان ہو عباس اور سیاسی انقلاب کے حاصل دوسرے عناصر پیش پیش تھے (۳۵۶)۔ ہیجانِ علیؓ کی تمام مخالفانہ سرگرمیوں کے باوجود ہشام بن عبد الملک اموی کے بنو ہشام کے تمام اکابر اور عوام سے تعلقات بہت اچھے رہے اور سیاسی اختلاف کے باوجود انہوں نے کسی معصوم و بیگناہ کے ساتھ زیادتی ردا نہیں رکھی جیسا کہ ان کے طرزِ عمل کی مثالوں کے ضمن میں آگئے گا۔

خليفة سوم کے ایک پڑپوتے سعید بن عبد اللہ بن ولید اموی بقول راویان خوش بیان حضرت علیؓ پر سب و شتم کے قائل تھے لہذا جب ۱۰۶ھ / ۷۲۵ء میں خلیفہ ہشام نے حج کیا اور سعید اموی ان کے ساتھ ساتھ چل رہے تھے تو مقاماتِ مقدسہ پر انہوں نے حسید ستور خوشی خلیفہ ہشام سے بھی لفت کرنے کی درخواست کی۔ طبری، انیں ایسا ازدی اور انہیں اشیر کا بیان ہے کہ ہشام کو یہ بات ناگوار گذری اور انہوں نے برافروختہ ہو کر کہا کہ وہ حج کرنے آئے ہیں، کسی کو بر احلاک ہونے والی العنت بھیجنے کے لئے نہیں آئے اور اس کے بعد ان سے کلام نہیں کیا (۳۵۷)۔ بلاذری کا بیان ہے کہ سعید بن عبد اللہ کے والد نے عرف کے دن، جبکہ خلیفہ ہشام بر سر منبر تھے، سب و شتم کرنے کی درخواست کی تھی مگر انہوں نے اس کو اسی طرح مسترد کر دیا (۳۵۸)۔ انیں عساکر نے اسی سب علیؓ کے ضمن میں یہ روایت بیان کی ہے کہ بنو امیہ کے ایک مولیٰ جنادہ بن عمرو حوران سے دمشق اپنا وظیفہ وصول کرنے آئے۔ جمعہ کی نماز پڑھنے کے بعد مسجد میں ایک قصہ گو (قاص) کی مجلس میں بینہ گئے جس نے قصہ خوانی کے بعد سب و شتم علیؓ کیا، وہ برداشت نہ کر کے اور اس کو مارنا شروع کیا۔ اس کی تین پکار پر مسجد کے کارکنوں نے ان کو پکڑ لیا اور خلیفہ ہشام کے سامنے پیش کیا۔ جب ان سے جرح کی گئی تو انہوں نے خلینہ اموی کے رشتہ داروں اور رسول اکرم ﷺ کے عزیزوں پر سب و شتم پر اپنے غصہ کا اظہار کیا اور قصہ گو کو مارنے کا سبب

ہتایا۔ خلیفہ شام اموی نے مسجد میں مارپیٹ کرنے کے جرم میں ان کو باریابی سے محروم ضرور کیا گرچہ پرسکی کے انعام میں سندھ کا والی مقرر کر دیا (۳۵۹)۔ اس پوری روایت میں سب علیؑ کا جواہر واقعہ بیان کیا گیا ہے اس سے خلیفہ شام کا طرز عمل سامنے آتا ہے۔ آخری روایت اور پر کی دور واتوں کے مقابلہ میں مثلی نہائید ہے۔ سب علیؑ کے باب میں عجیب بات یہ نظر آتی ہے کہ بنو امیہ کا مولیٰ تو اپنے سرپرست خاندان کی غیرت میں اسے برداشت نہ کر سکے اور خلیفہ اموی اپنے ہاشمی عزیزوں کے پارے میں اس قدر بے غیرت ہو جائے کہ نہ صرف اسے برداشت کرے بلکہ اپنے غیرت مند مولیٰ کو ایک طرح سے جلاوطن کر دے۔

ابن اشیر کی ایک روایت ہے کہ ۱۰۸ھ / ۷۲۶ء میں موسیٰ بن محمد بن علی بن عبد اللہ عباسی نے بالا دروم میں اموی حکومت کی فوجوں کے ساتھ جہاد کرتے ہوئے شہادت پائی جبکہ ان کی عمر سترہ سال تھی (۳۶۰)۔ گویا کہ وہ اپنی زندگی میں اموی خلفاء کے ساتھ تعاون کرتے رہتے تھے۔ اسی طرح ابن یاس ازدی کا بیان ہے کہ محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس (تینی اول الذکر عباسی بزرگ کے والد) محرم ۱۲۳ھ / ۷۴۰ء میں مدینہ میں ہوئے۔ وہ ہر سال وہاں جاتے اور دو ماہ قیام کرتے تھے۔ اس برس ایک بازار سے جب ان کا گذر بنو امیہ کے ایک مولیٰ کے پاس سے ہوا، جو لوہر تھا اور جس کا نام ابن سفہ تھا، تو اس نے ہاشمی بزرگ کے خدمت میں میں کپڑے ہدیہ کئے اور ہاشمی بزرگ نے اسے تم سود بیمار عطیہ میں دے (۳۶۱)۔

خلافتِ شام اموی کے مہ مصفر ۱۲۱ھ / جنوری۔ فرودی ۳۹ھ / ۷۲۹ء میں حضرت حسین بن علی بن ابی طالب ہاشمی کے پوتے زید بن علی کی شہادت کا واقعہ ہیش آیا۔ وہ زیدی شیعوں کے امام سمجھے جاتے ہیں اور واقعہ کربلا کے بعد ان کی شہادت کا واقعہ خاندان بنی ہاشم پر بنو امیہ کے جرود قلم کا سب سے بڑا ثبوت قرار دیا جاتا ہے۔ بنو امیہ سے ان کے تعلقات اور پھر شہادت کا پس منظر یہ ہے کہ وہ اور بعض دوسرے اکابر بنی ہاشم جیسے محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب، موادو بن علی بن عبد اللہ بن عباس اور کمی قریشی اکابر کے دوستانہ تعلقات عراق کے گورنر خالد بن عبد اللہ قمری سے تھے۔ وہ ان کے پاس عراق آتے اور انعامات و اکرامات حاصل کیا کرتے تھے۔ کچھ دن قیام کر کے واپس مدینہ چلے جایا کرتے تھے (۳۶۲)۔ خالد بن عبد اللہ قمری کے زوال کے بعد طبری کے بقول ایک دن اس کے فرزند زید نے ان بزرگوں کے ذمہ سر کاری مال واجب ہونے کا دعویٰ کیا۔ خالد قمری کے جانشین گورنر کو فہم

یوسف بن عمر ثقیقی نے سارا معاملہ خلیفہ ہشام کو دشمن لکھ بیجا۔ اس وقت زید بن علی رصافہ میں تھے اور حضرت علی کی وقف آراضی کے سلسلہ میں حسن ٹالنی کے فرزندوں سے پرانے تازمہ میں الٹھے ہوئے تھے۔ ان کے ساتھ عمر بن علی (ابن المغلیبی) کے فرزند محمد بھی اس قضیہ میں شریک تھے۔ خلیفہ ہشام نے ان کو طلب کر کے زید بن خالد قسری کے دعوے کے بارے میں استفسار کیا مگر انھوں نے اس کی تردید کی۔ اموی خلیفہ نے حضرت زید بن علی کے اصرار و مشورہ پر ان سب کو گورنر کوفہ یوسف بن عمر ثقیقی کے پاس بیج دیا تاکہ فریقین کی موجودگی میں مسئلہ کا حل نکالا جائے۔ خلیفہ اموی نے گورنر کوفہ کے قلم و زیادتی سے ان کو بچانے کے لئے ان کے ساتھ ایک محافظ دست بھی کر دیا جس پر ہاشمی ہزار گوں نے خلیفہ کے عدل و انصاف کی تعریف کی۔ بالآخر وہ کوفہ پر یونچے جہاں ثقیقی گورنر نے ان کی مدارات کی، پھر مال کے بارے میں شریفانہ سوال کیا۔ جب ان سب نے پھر انکار کیا تو زید بن خالد قسری سے ان کا سامنا کر لیا گیا مگر وہ اپنے اصرار پر بنتے رہے۔ بعد میں مسجد میں نمازِ عصر کے بعد انھوں نے حلقِ اٹھایا کہ ان کے پاس کسی کمال نہیں ہے۔ گورنر نے خلیفہ کو سارے معاملہ سے آگاہ کیا اور وہاں سے جواب آیا کہ ان سب کو جانے دیا جائے۔ چنانچہ سب لوگ مدینہ کو روانہ ہو گئے سوائے زید بن علی ہاشمی کے جو کوفہ میں مقیم رہے۔ ایک روایت میں ہے کہ ہاشمی ہزار گوں نے خالد قسری کے انعام کا تو اعتراف کیا تھا، مگر دس ہزار دینار یا کسی دوسرے مال کے وصول کرنے سے سراسر انکار کیا تھا۔ (۳۶۳)

طبری عی کی ایک دوسری روایت میں ہے کہ زید بن علی دربار خلافت میں اپنے بچا زاد بھائی عبد اللہ بن حسن ٹالنی اور ان کے بھائی جعفر سے حضرت علی کی وقف آراضی سے متعلق اپنا بھگڑا طے کرنے لگے تھے۔ روایت کے مطابق زید بن علی بنو صیفی سے اور جعفر بن حسن بن حسن سے تولیت اوقاف کے معاملہ میں نزاع کرتے رہتے تھے۔ وہ اموی والیوں سے برادر شاہزادیں کرتے اور اپنے حقوق کا مطالبہ کرتے رہتے تھے لیکن اموی خلفاء و امراء اس معاملہ میں ہاتھ ڈالنے سے احتراز کیا کرتے تھے مگر وہی حضرات بار بار دربار خلافت سے رجوع کیا کرتے تھے۔ اموی حکومت کا شروع سے یہ خیال تھا کہ وقف کی شرائط میں کوئی تبدیلی نہیں کرنی چاہئے، جیسا کہ ہم اور دیکھ بھی ہیں، چنانچہ خلیفہ ہشام نے بھی اس معاملہ میں دخل دینے سے صاف انکار کر دیا۔ البتہ روایات کے مطابق اموی خلیفہ نے حضرت زید کے ساتھ حسن سلوک کیا اور ان کی تمام ضروریات پوری کیں۔ بعد میں وہ کوفہ چلے گئے اور وہاں وہ

شیعوں کے فریب میں آگئے۔ انہوں نے اپنی خلافت کے لئے لوگوں سے بیعت لی اور ایک انبوہ کیش اپنے گرد جمع کر لیا۔ گورنر یوسف بن عمر ٹھقی کو ان کے حالات سے پوری آگاہی تھی۔ آخر کار ایک دن ان کے خلاف کارروائی کی گئی اور اس کے نتیجے میں شیعوں اور حکومت کی فوج میں جنگ ہوئی جس میں زید بن علی بارے گئے اور ان کے شیعہ ساتھی چھوڑ کر فرار ہو گئے۔ زید بن علی کے فرزند سعینی خراسان فرار ہوئے مگر پکڑے گئے اور نصر بن سیار گورنر ترکستان نے ان کو قید کر دیا (۳۶۲)۔

طبری اور یعقوبی کی روایات کا خلاصہ اور درج کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی شہادت کسی عدالت پر منی نہیں تھی بلکہ وہ خلافت کے حصول کے لئے انتقامی کوشش کرنے (خروج) کے سبب ہوئی تھی۔ انہی عساکر کا یہ بیان کہ وہ خلیفہ اموی کے ظلم و تقدیری کا شکار ہوئے تھے اس لئے انہوں نے خروج کیا تھا (۳۶۵) صحیح نہیں ہے کیونکہ وہ طبری اور یعقوبی کے پیانت سے میں نہیں کھاتا۔ انہی ایام از دی ۱۴۲ھ / ۳۰ ستمبر ۷۶۷ء کے واقعات کے ذیل میں لکھتا ہے کہ زید بن علی کے قتل کے بعد خلیفہ ہشام اموی نے عام بن ہاشم کے نام اپنے خط میں زید بن علی ہاشمی کے کارناٹے کی خردیتے ہوئے ان کے سوہ تدبیر کی تھی اور انہی معدود ری ظاہر کی تھی (۳۶۶)۔

عبداللہ بن علی بن عبد اللہ بن عباس ہاشمی سے اموی خلیفہ کے تعلقات بہت ٹکفتہ رہے اور موخر الذکر ان کے ساتھ برابر حسن سلوک کرتے رہے۔ خود عبد اللہ عباسی بھی اموی خلیفہ کے حسن عمل اور حسن انتظام کے قائل تھے اور کہا کرتے تھے کہ ”جب بنو ایسے کے دو ایں جمع کئے تو میں نے عوام و حکومت دونوں کے حق میں ہشام کے دیوان سے بہتر و صحیح اور کوئی دیوان نہیں دیکھا“ (۳۶۷)۔ اس روایت اوز وسری روایات کے مقابلہ میں شیعی سورخ یعقوبی کی اس روایت کی کیا حقیقت رہ جاتی ہے جس میں یہ لکھوہ کیا گیا ہے کہ عبد اللہ عباسی جب ہشام اموی کے پاس گئے اور ان سے قرض سے اپنی گرانباری اور کثرت عیال کا لکھوہ کر کے مالی امداد کی درخواست کی تو انہوں نے ان کا نہ اتنا اڑایا اور ان کے فرزند ابوالعباس بن عبد اللہ کی طرف اشارہ کر کے، جو ان کے ساتھ د مشق گیا تھا، یہ کہا کہ اس کے خروج کا انتظار کریں (۳۶۸)۔ ظاہر ہے کہ یہ روایت عباسی اور شیعی پروپیگنڈے کی زائدہ سے اس سر اسرار غلط ہے۔ اسی طرح یعقوبی نے ان کی امامت، اس پر ہشام کی بحث اور خروج کے سلسلہ میں بیس اور شیعی روایت نقل کی ہے (۳۶۹)۔

ایک اور ہاشمی بزرگ عبد اللہ بن حسن ثانی کے ساتھ خلیفہ ہشام اموی کے حسن سلوک کا

والہ اور گذر چکا ہے کہ خلیفہ نے علوی او قاف کی تولیت میں ان کے خلاف کسی کا دعویٰ قبول نہیں کیا تھا اور ان کے حقوق کی ہر طرح حفاظت کی تھی۔ ابن عساکر کا بیان ہے کہ ایک بار حضرت عبد اللہ بن حسن ٹانی اموی خلیفہ کے پاس پہنچنے تو انہوں نے ان کا اعزاز و اکرام کیا اور ان کے دونوں فرزندوں کو اور ابراہیم کے بارے میں پوچھا کہ وہ کیوں نہیں آئے۔ عبد اللہ نے خلیفہ کو یہ کہہ کر اطمینان دلانے کا کوشش کی کہ وہ کسی ناراضی یا خنثی کے سبب حاضر خدمت نہیں ہوئے بلکہ ان کو پادیہ لشناً اور خلوت زیبی زیادہ پسند ہے اس لئے وہ سماجی تعلقات کم رکھتے ہیں اور اموی خلیفہ نے ان کی بات کا اعتبار کر لیا (۷۰-۷۱)۔ اسی ضمن میں ابن عساکر نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ ایک دن عبد اللہ بن حسن ہاشمی نے خلیفہ سوم حضرت عثمان بن عفان اموی ہاشمی شہادت کا ذکر کیا تو اس قدر روئے کہ ان کی ربیع مبارک اور میوسات دونوں تر ہو گئے (۷۱-۷۲)۔

مورخین نے اموی خلیفہ ہشام اور فاطمہ بنت حسن بن حسین بن علی ہاشمی کے ہلفتہ تعلقات کے بارے میں دو بڑی روایتیں بیان کی ہیں۔ ان میں سے ایک وکیع کندی کی بیان کردہ ہے۔ اس کے مطابق فاطمہ بنت حسن نے اپنے بھائیوں کے علم و مرضی کے علم و مرضی کے بغیر اپنے فرزند حسن بن معاویہ بخفری کی مدد سے اموی خلیفہ کے ماموں ایوب بن سلمہ مخدومی سے شادی کر لی۔ ان کے بھائی عبد اللہ بن حسن نے اموی گورنر مدینہ خالد بن عبد الملک سے درخواست کی کہ وہ ان کا نکاح فتح کر دیں۔ گورنر نے معاملہ اپنے قاضی عبد اللہ بن صفوان ہجی کی عدالت کے پسند کر دیا۔ ایوب مخدومی نے عدالت میں غصہ گرمی کا اظہار کیا اور گورنر مذید اور قاضی مذید دونوں کو سخت بر ابھلا کہا۔ مگر قاضی نے خلیفہ سے ان کی رشتہ واری کے سبب کوئی مواجهہ نہیں کیا۔ بعد میں گورنر نے ان کا نکاح ضرور فتح کرو یا اور ان کی بڑبائی پران کو کوڑے بھی لگوائے۔ ایوب کے فرزند اسفلی کا بیان ہے کہ ان کے والد نے ان کے ذریعہ ایک خط خلیفہ ہشام کو بھیجا جو وہ ان کی ہدایت کے مطابق عتبہ بن سعید اموی کے پاس لے کر پہنچنے اور انہیں کی کوشش سے خلیفہ کے دربار میں بار بار پایا۔ خلیفہ نے پہلے تو سخت غصہ اور ناراضی کا الہامد کیا کہ ایوب مخدومی نے گورنر اور قاضی کے ساتھ بد تیزی کی تھی مگر خالد بن عبد الملک کو خط نہ کر اگر قاطر ایوب مخدومی کے ساتھ رہتا پسند کریں تو ان کو رسنے دیا جائے کہ امیر المؤمنین نے انے نکاح کو جائز قرار دیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے پسند کیا اور ان کا نکاح برقرار رکھا گیا (۷۲-۷۳)۔

بلادری نے ایک اور روایتیہ بیان کی ہے کہ فاطمہ بنت حسین نے عبد اللہ المظفر

اموی سے شادی کر لی اور ایک دن وہ سکینہ بنت حسینؑ کے ساتھ خلیفہ ہشام اموی سے مل آئیں۔ خلیفہ نے فاطمہ ہاشمی سے ان کے دونوں سابقہ شوہروں، حسن ٹالی اور عبد اللہ اموی کے بارے میں ان کی رائے پوچھی تو انہوں نے ان کی خصوصیات بیان کیں اور خلیفہ اموی نے ان کی تصدیق کی۔ جب وہ جانے کے لئے اٹھے تو سکینہ نے ان کی چادر پکڑ کر ان کو برآ جھلا کیا۔ خلیفہ نے خس کر ٹال دیا اور کہا کہ وہ اگرچہ فسادی عورت ہیں مگر بزرگ ہیں اس لئے وہ ان کا احترام کرتے ہیں (۳۷۸)۔ مذکورہ بالاروایات سے خلفاء و امراء میں امرؓ کے اکابرینی ہاشم سے خوش گوار تعلقات کا تجربی اندازہ ہوتا ہے۔

## خلافتِ اموی کا دورانِ خطاط (۵۰-۳۲-۱۲۵ھ / ۷۳۳ء)

ہشام بن عبد الملک اموی کے انتقال کے بعد اموی خلافت کا انحطاط تیزی سے شروع ہوا۔ انتظامی اداروں کی قوت ختم ہوئی۔ مالیات کا شعبہ بالکل مغلس ہو گیا اور سیاسی شوکت و حشمت کا جذبہ نکل گیا۔ مرکز دشمن قوتیں اور اسلام مخالف عناصر نے اپنی ریشه دوانیاں تیز تر کر دیں، طرفہ تم یہ ہوا کہ خاندان بنو امیہ کا باہمی اتحاد بھی سیاسی طالع آزمائی کی بحیثیت چڑھ گیا (۳۷۴) جو بقول ابن حیون غدوں کسی بھی جماعت یا خاندان کی سالمیت و عصیت کا اظہار اور قوت و طاقت کا سرچشمہ ہوتا ہے (۳۷۵)۔ ہمارے سورخوں کی نظر اسی بنابر پر زیادہ تر سیاسی حادث پر مرکوز رہی جس کے نتیجے میں دوسرے معاملات مأخذ و مصادر میں زیر بحث نہ آسکے۔ اس دور میں بنو امیہ اور بنو هاشم کے تعلقات و روابط کے بارے میں کم معلومات ملتی ہیں۔ جو ملتی ہیں وہ بہر حال یہ واضح کرتی ہیں کہ سیاسی واقعات سیاسی کٹکش اور حصول اقتدار کے لئے کشاکش کے نتیجے تھے، نہ کہ اموی خلافت سے کسی گروہ یا قبیلہ کی نظریات مخالفت یا اسلامی خلافت کی بھائی کی سماں پر مبنی تھے، البتہ اس کی سیاسی مخالفت بہر حال مقصود تھی کہ اس کے بغیر وہ خلافتِ اسلامی اور اسلامی اکاشر ازہ منشر نہیں کر سکتے تھے۔

یعقوبی کا بیان ہے کہ زید بن علی کی شہادت کے بعد ان کے فرزند مجینی کو گرفتار کر کے نصر بن یاء، جو شرقي علاقوں کے اموی گورنر تھے، مرد لے گئے اور ان کو قہقہہ بر مرد میں قید کر دیا اور اس کی اطلاع خلیفہ ہشام کو بھیجی گر ان کا خط ہشام کی وفات کے بعد مشق ہیوں چا۔ ان کے جانشین ولید بن زید ہائل نے نصر بن سیار کو انھیں آزاد کرنے کا حکم دیا۔ ایک دوسری ضعیف روایت یہ بھی ہے کہ مجینی بن زید اپنی ہوشیاری سے قید خانے سے فرار ہو گئے تھے۔ یعقوبی نے دوسری روایت کو صحیح نہیں سمجھا ہے۔ اسی لئے اس کو قتل (کہا گیا) کے لفظ سے شروع کیا ہے جو اس کے عدم اعتماد کی دلیل ہے (۳۷۶)۔

طریقہ نے محرم ۷۴ھ / اکتوبر - نومبر ۷۳۳ء کے واقعات کے ضمن میں عبد اللہ بن معاویہ جعفری کے خروج کا ذکر کیا ہے اور اس کا سبب یہ لکھا ہے کہ عبد اللہ بن معاویہ جعفری کے گورنر کو فد عبد اللہ بن عمر بن عبد العزیز اموی سے قدیم تعلقات تھے۔ اور وہ گورنر سے انعام و اکرام ملنے کی امید سے آئے تھے اور ان کا ارادہ خروج کا نہ تھا۔ انھوں نے کوفہ پہنچ کر حاتم بن شرقي کی ایک دختر سے شدی بھی کی۔ جب عصیت پیدا ہوئی تو اہل کوفہ نے ان کو اپنی بیت کے لئے دعوت دینے کی ترغیب

دی کیوں نکلہ بونا شم بونروان کے مقابلہ میں زیادہ خلافت کے اہل ہیں۔ چنانچہ انھوں نے کوفہ میں انپی تحریک سے خلافت شروع کر دی۔ اس وقت عبد اللہ بن عمر اموی حیرہ میں تھے۔ جب ان کو اس کی خبر لگی تو انھوں نے عبد اللہ بن معاویہ کو نکلت دے کر ان کی تحریک کچل دی (۲۷۷)۔

طبری، اہن ایسا ازدواج اور اہن اشیر نے لکھا ہے کہ عبد اللہ بن حسن اور حسن و یزید فرزندان معاویہ جعفری عبد اللہ بن عمر اموی کے پرانے دوست تھے۔ اسی سال وہ ان کے پاس بیٹھ چھوپنے اور ان کے ایک مولیٰ، جس کا نام ولید بن سعید تھا، کے گھر میں مہمان بن کر نہبھرے۔ اہن عمر اموی نے ان کا اکرام کیا اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرتے ہوئے ان کا تمیں سودرہم و ظفیر مقرر کر دیا۔ ان کا وہاں کافی طویل قیام رہا یہاں تک کہ یزید بن ولید اموی کی وفات ہو گئی اور لوگوں نے ان کے بھائی ابراہیم بن ولید اموی اور ان کے بعد عبد العزیز بن حجاج بن عبد الملک اموی کی بیعت کر لی۔ دربار خلافت سے ان دونوں کی بیعت پہنچنے کا حکم عبد اللہ بن عمر اموی کے پاس کوفہ پہنچا چنانچہ ہاشمی بزرگوں نے بھی ان دونوں کی بیعت کر لی۔ گورنر نے ان کے علیہ میں سوسورہم کا اضافہ کر دیا۔ ان دونوں امویوں کی بیعت کے لئے تمام مرکوز اور علاقوں کو لکھا گیا اور وہاں سے بھی ان کی بیعت کے انعقاد کی خبر آگئی۔ اسی دوران خبر آئی کہ مردوان بن محمد اموی گورنر جزیرہ اپنی فوج کے ساتھ خلیفہ ابراہیم بن ولید کے خلاف فوج کشی کر کے بڑھ رہا ہے کیوں نکلے اس نے بیعت سے انکار کر دیا ہے اور خود خلافت کا مردی ہے۔ عبد اللہ بن عمر اموی نے عبد اللہ بن معاویہ جعفری کو پرانے تعلقات کی خاطر اپنے پاس مہمان رکھا اور ان کے روزیہ میں اور اضافہ کر دیا تھا۔ جب مردوان ملائی نے ابراہیم بن ولید اور عبد العزیز بن حجاج کو نکلت دے دی اور شیعوں نے خلافت اموی کی کمزوری محسوس کر لی تو انھوں نے عبد اللہ بن معاویہ جعفری کی بیعت کی دعوت دینی شروع کر دی اور اہن عمر اموی نے عبد اللہ بن معاویہ کو عراق سے نکل دیا (۲۷۸)۔

طبری نے ایک اور روایت میں لکھا ہے کہ قائمی عصیت اور سیاسی شورش کے زمانے میں بھی عبد اللہ بن عمر اموی اور ایک ہاشمی بزرگ عباس بن عبد اللہ بن حارث بن نو فل کے درمیان دوستانہ اور برابر ائمہ تعلقات قائم رہے اور بالآخر وہ دونوں عراق کی شورش کے زمانے میں ساتھ ساتھ قتل کئے گئے (۲۷۹)۔ اہن اشیر نے لکھا ہے کہ ۱۴۲ھ / ۲۷۶ء میں ابو حزہ اور بن عقبہ ازدواجی سات سو کی معمیعہ خوارج کے ساتھ مکہ کو رسچ کرنے پہنچے۔ حرمن شریفین کے اس

وقت کے گورنر عبد الواحد بن سلیمان بن عبد الملک اموی نے ان سے صلح کرنی اور دونوں جماعتوں نے میدان عرفات میں الگ الگ خیسے لگائے اور مامون و محفوظ رہے۔ بعد میں عبد الواحد اموی نے عبد اللہ بن حسن ٹالی ہاشمی، محمد بن عبد اللہ بن عمرو عثمانی، عبد الرحمٰن بن قاسم بن محمد بن ابی بکر تجھی، عبد اللہ بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر بن خطاب عدوی اور ربیعہ بن ابی عبد الرحمٰن کو درسرے اصحاب کے ساتھ ابو حزہ خارجی سے گفت و شنید کے لئے بھیجا۔ ہاشمی اور اموی بزرگوں کا نام و نسب سن کر اس نے مشینیا، البست صدیقی اور فاروقی بزرگوں سے بہتر سلوک کیا اور شیخین کی سنت پر چلنے کا اقرار کیا۔ انہی اشیر کا بیان ہے کہ حضرت عبد اللہ بن حسن نے تفضیل شیخین پر غصہ کا اظہار کیا اور امیر مدینہ کا خط اس کے خواہ کیا۔ اس کے بعد ان کی ملاقات ختم ہو گئی (۳۸۰)۔ اس آخری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ شدید عصیت کے زمانے میں بھی بنوہاشم اور بنو امیہ کے درمیان پاہی خونگوار تعلقات و روابط موجود تھے۔ اموی خلافت کے خلاف جو عباسی یا شیعی تحریکات اس زمانے میں چالائی جا رہی تھیں ان کا پیادی سب اقتدار کے حصول کی لکھنکش تھی کوئی خاندانی یا قبائلی رقبہ و عداوت نہ تھی۔ یہی وجہ ہے کہ بقول انہیں ایسا ازدواجی و اپنے اشیر بن عباس کے شیعوں نے جو اپنے نقیبہ کی جماعت ۲۶۰ھ / ۷۲۵ء میں بنائی تھی ان میں ایک ابو معیط اموی کا مولیٰ ابو الحمیر عمران بن اسلیحی قرشی بھی شامل تھا (۳۸۱)۔

اموی خلافت کے دوران مسلط میں بنوہاشم اور بنو امیہ کے خاندانوں میں اگر ایک طرف سیاسی لکھنکش بڑھ رہی تھی تو دوسرا طرف ان میں ازدواجی رشتے زیادہ سے زیادہ استوار ہو رہے تھے۔ یہاں یہ کہا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ سیاسی لکھنکش بنو امیہ کے حکمران خاندان سے ضرور تھی تاہم دوسرے اموی خاندانوں سے کسی کو کوئی بغض و عناد نہیں تھا۔ پھر یہ اختلاف زیادہ تر عباسی خاندان اور حکمران مردانی خاندان کی سیاسی آدیزش تک محدود تھا۔ چونکہ ان ازدواجی رشتوں کی توثیق کرنی مشکل ہے اس لئے ہم ہاشمی خاندانوں کی ترتیب فضیلت کے لحاظ سے ان رشتوں کو مختصر طور سے بیان کر رہے ہیں۔

حسنی خانوادے کی متعدد خواتین کے بنو امیہ میں رشتوں کا ذکر اوپر آچکا ہے۔ یہ بات قابلِ لحاظ ہے کہ متعدد ہاشمی مردوں نے بھی اپنے اموی عم زاد خاندانوں میں رشتہ معاہرات قائم کرنے میں اپنی خواتین سے پیچھے رہنا کو انجمنیں کیا تھیں۔ بلاذری، طبری، اور ابن حزم کا بیان ہے کہ حضرت حسنؓ کے ایک پوتے ابراہیم بن عبد اللہ بن حسن ہاشمؓ نے خلیفہ سوم حضرت عثمان بن عفان امویؓ کی ایک سُگی پوتیٰ رقیہ صفری بنت محمد دیباچ الاصغر بن عبد اللہ بن عمرو بن عثمانؓ سے اموی خلافت کے او اخرين میں شادی کی۔

تمی۔ ان دونوں خاندانوں میں رشتہ مصاہرات کے علاوہ گھرے برادرانہ تعلقات تھے جن کے سبب مو  
دیبانج اموی کونہ صرف قید ضرب کی آزمائش سے گذرنا پڑا تھا بلکہ منصور عباسی کے عہد میں نفسی زکیہ  
محمد بن عبد اللہ بن حسن ہاشمی کے خودج کے زمانے میں موت کے گھاث بھی اتنا پڑا  
تھا (۳۸۲)۔ بہر حال رقیہ صفری اموی اپنے ان ہاشمی شہر کے بعد ایک عباسی شہر کے جبالہ نکاح میں  
آلی تھیں جو اور ایک عباسی کا واقعہ ہے جس کا ذکر کچھ دیر بعد آئے گا۔

حسینی خانوادے کی دو دختروں کی ماتنہ دو فرزندوں نے بھی بتوامیہ سے رشتہ مصاہرات قائم  
کیا تھا۔ ان میں سے ایک حضرت علی زین العابدین کے پوتے حسن بن علی زین العابدین تھے  
جنہوں نے سعیدی خانوادے کی ایک دختر خلیدہ بنت مردان بن محمد بن سعید بن العاص اموی سے  
شادی کی تھی جن سے دو صاحزوںے محمد اور عبد اللہ اور ایک دختر قاطر نے جنم لیا تھا (۳۸۳) جبکہ  
حضرت زین العابدین کے دوسرے پوتے اسحاق بن عبد اللہ بن علی نے خلیفہ سوم کی پڑپوتی عائشہ بنت  
عمر بن العاص بن عثمان اموی سے نکاح کیا تھا جس سے ایک فرزند محبیٰ تولد ہوئے تھے (۳۸۴)۔

دوسرے علوی خاندانوں کے بارے میں معلومات عموماً کم ملتی ہیں تاہم یہ ضرور ثابت ہتا ہے  
کہ انہوں نے کم و بیش تمام اموی خاندانوں سے ازدواجی روابط استوار کئے تھے۔ چنانچہ محمد بن الحنفیہ  
علوی کے خاندان کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ ان کی ایک پوتیٰ لبایہ بنت عبد اللہ علوی نے سعیدی  
خاندان کے ایک فرد سعید بن عبد اللہ بن عمرو بن سعید بن العاص اموی سے شادی کی تھی (۳۸۵)۔ اسی  
طرح حضرت علی کے ایک اور صاحزوںے عباس بن الكلابیہ کی ایک پوتیٰ فقیرہ بنت عبد اللہ بن عباس  
ہاشمی نے خلیفہ یزید اول کے ایک پوتے عبد اللہ بن خالد اموی سے نکاح کیا تھا اور اس رشتہ سے ان کے دو  
فرزند علی اور عباس بیڈا ہوئے تھے (۳۸۶)۔ حادثہ کربلا کے پس منظر میں یہ رشتہ کافی اہم ہے کیونکہ ان  
کے جدا مجدد عباس الكلابیہ نے اپنے تین دوسرے بھائیوں عثمان، جعفر اور عبد اللہ کے ساتھ حضرت  
حسین کے ساتھ جان دی تھی لیکن انھیں عباس علوی کے فرزند عبد اللہ علوی نے اپنی دختر کی شوای اسی  
اموی ظیفہ کے پوتے سے کرداری تھی جس کے عہد میں ان کے والدگر ای اور تین پچھا موت کے گھاث  
اتاروئے گئے تھے۔ حضرت علی ہاشمی کے پانچوں فرزند عمر بن الحنفیہ کے کئی فرزندوں اور دختروں کا ذکر  
ہمارے مصادر میں آیا ہے مگر ان میں سے کسی کے امویوں سے منسوب ہونے کا حوالہ نہیں ملتا۔  
جعفری خانوادے نے بتوامیہ کے دو راخطاً میں بھی ان سے ازدواجی تعلقات استوار رکھے

تحقیق اس کی ایک دختر ملہ بنت محمد بن جعفر بن ابی طالب ہاشمؑ نے یکے بعد دیگرے دو امویوں سے شادی کی تھی۔ ان کی پہلی شادی سلیمان بن ہشام بن عبد الملک اموی سے غالباً عہد ہشام کے بعد کسی وقت ہوئی تھی جو ان کے شوہر کے قتل تک قائم رہی (۳۸۷) اور دوسری شادی سفیانی گھرانے کے ایک فرد ابو القاسم بن ولید بن عتبہ بن ابی سفیان اموی سے ہوئی تھی اور عباسی انقلاب میں سورخان الذکر کے قتل تک باقی رہی (۳۸۸)۔ بغدادی کے مطابق حضرت جعفر طیارؑ کی ایک سگروپوتی رجیہ بنت محمد بن علی بن عبد اللہ بن جعفر ہاشمؑ نے یکے بعد دیگرے دو امویوں یزید بن ولید بن یزید بن عبد الملک بن مردان اموی اور ان کے بعد بکار بن عبد الملک بن مردان اموی سے شادی کی تھی (۳۸۹)۔ عباسی خانوادے کے ایک فرد محمد بن ابراہیم بن علی بن عبد اللہ بن عباس ہاشمؑ نے بھی حضرت عثمان بن عفان امویؑ کی ایک پوتی رقیہ صفری بنت محمد الدییاج الاصغر بن عمرو اموی سے اسی زمانے میں شادی کی تھی (۳۹۰)۔ رقیہ اموی کا ذکر آپکا ہے کہ انھوں نے اس سے پہلے ایک اور ہاشمؑ سے نکاح کیا تھا۔ ان کے علاوہ متعدد ازدواجی رشتے بنو هاشم کے درمیان رہے ہوں گے مگر ان کی تحقیق کافی وقت طلب اور ایک سیر حاصل تحقیقی مقالے کا موضوع ہے۔

## حرف آخر

بتو عبد مناف کے دو اہم ترین اور قریب ترین خاندانوں بتوہاشم اور بتوامیہ کے معاشرتی تعلقات کا نہ کورہ بالا تجربہ بلاریب ثابت کرتا ہے کہ تاریخ اسلامی کے ہر دور میں ان دونوں گم زاد خاندانوں کے درمیان یہاں گفت و لافت کے تعلقات بہیش قائم و دائم رہے۔ عہدہ جاہلی میں جس مفاہمت و تعلق اور دوستی و یہاں گفت کی یہاں دونوں بطور قریش کے درمیان استوار ہوئی تھی وہ عہدہ اسلامی کے تمام ادوار۔ عہدہ نبوی، خلافتِ راشدہ، خلافتِ اموی اور یہاں تک کہ خلافتِ عباسی کے اوآخر تک۔ قائم و استوار رہی اور پروان چڑھتی رہی۔ بلاشبہ کبھی کبھی ان کے تعلقاتِ محبت و لافت میں اتار چڑھاؤ آئے۔ کبھی کبھی مسلکی اختلاف اور سیاسی نزاع بھی پیدا ہوا، بعض اوقات ذاتی رنجش اور انفرادی عداوت بھی برائیختہ ہوئی۔ کبھی نجی چشمک نے سر اٹھلیا تو کبھی حالات کی ستم ظریفی نے ان کے بعض افراد و طبقات کو دو مخالف و متصادم گروہوں میں تقسیم کر دیا۔ مگر ان سب ذاتی و مسلکی نزاعات اور انفرادی و نجی اختلافات کے سبب ان کے خاندانوں میں قابلی رقبات یا خاندانی عداوت ہرگز نہیں پیدا ہوئی اور وہ تاریخ اسلامی کے ہر دور میں عزیز خاندانوں کے طور پر پھیلے پھوٹے اور پروان چڑھتے رہے۔

ہمارے متعدد متصب، جانبدار اور خدا ناترس مورخوں اور سیرت نگاروں نے اکثر و پیشتر جان بوجہ کر اور کبھی کبھی انجانے میں بتوامیہ اور بتوہاشم کی رقبات اور خاندانی عداوت کا شاخانہ کھڑا کیا ہے۔ جاہلی دور کے دو تین منافروں کا ذکر کر کے وہ ہمیں یہ پاور کرنا چاہتے ہیں کہ یہ خاندانی رقبات و دشمنی کا اکھیار تھا حالانکہ تجزیہ بتاتا ہے کہ وہ دو افراد کا نجی معاملہ تھا۔ جس سے ان کے دونوں خاندانوں کو کچھ زیادہ لیتا دینا نہیں تھا۔ دوسری طرف یہ ظالم و قائل نگار ان تمام روایات کی نفی کرتے ہیں یا ان کو نظر انداز کر دیتے ہیں جن سے ان دونوں شریف خاندانوں کے اصلی اور شاکست تعلقات پر روشنی پڑتی ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ صرف بتو عبد مناف کے ان دونوں خاندانوں اور ان کے افراد کو بلکہ ان کے دو اور خاندانوں۔ بتو فل اور بتو مطلب۔ کوئی احساس و پاس تھا کہ وہ ایک بڑے خاندان کے رکن ہونے کے سبب خون کی محبت اور قرابت کا تعلق رکھتے ہیں بلکہ قریش کے دوسرے تمام خاندانوں کو بالخصوص اور قبائل عرب کو بالحوم یہ یقین کی حد تک اطمینان تھا کہ ان کے سماجی اور خاندانی تعلقات کو کوئی غصہ نہ تو مقنی طور سے متاثر کر سکتا ہے اور نہ ان کو اتحاد و اتفاق کی سرحد سے نکال کر عداوت و

امثلی کے تفردات میں گرا سکتا ہے۔ اسی کا ایک مظاہرہ تھا کہ عبد جاہلی میں بنو زہرہ کے مقابلہ میں فرمائی نے اپنی سیاسی گروہ بندی کے خلاف بنوہاشم کا ساتھ دیا تھا۔ جنگِ فار میں دونوں نے اپنے مشترکہ ائمہ کے خلاف شانہ بشانہ جنگ لڑی تھی اور جنگ پدر میں ابو جہل مخدومی نے عتبہ بن ربعہ اور اسرے اموی سرداروں کو اسی پاس و لحاظ کا طمعت دیا تھا۔ حق یہ ہے کہ کبھی سیاست میں، خواہ وہ عبد جاہل کی نی ہو یا عبد اسلامی کی، دونوں خاندانوں نے ایک دوسرے کا ساتھ دیا تھا اور کبھی ان کے ہاتھ دوسرے کے خلاف نہیں اٹھے تھے۔

ہمیں سچ پر دونوں عظیم ترین خاندانوں نبی عبد مناف۔ بنو امیر و بنوہاشم۔ کے تعلقات، ہمیشہ صرف مختلف رہے بلکہ با اوقات مثالی بھی رہے۔ ان میں ان کے خاندانی تعلق خاطر، خون کے رشتہ، اسلامی یا یگانگت کے علاوہ کئی اور عوامل و محکمات بھی کار فزار ہے تھے۔ اولین عالی توبیہ تھا کہ وہ خان کے رشتہ سے ایک دوسرے سے دایستہ و پیوستہ تھے گردی دوستی اور تعلق خاطر، جو قربت و قرابت کے سبب ہے اور تھا ہے، وہ بھی ان میں موجود تھا جس کا مظاہرہ ابوسفیان اموی و عباس ہائی اور ابو طالب اور اسافر اموی کے درمیان برقرار رکھنے والے تعلقات کی شکل میں ہوا تھا۔ بعد میں بھی تعلق قریبائیہ مردانہ خان اور علی زین الحادیہ بن ہائی، حضرات عبد اللہ بن جعفر ہاشمی اور محاویہ بن حرب اموی اور متعدد اورے الہمہ بن ہاشم و نبی امیر کے درمیان قائم ہوا یا جاری رہا۔ بھی سبب ہے کہ عبد جاہل یا عبد اسلامی کا جب بھی ان دونوں خاندانوں کے بعض افراد کے درمیان بشری تھاںوں کے سبب ناگواری اور ناواری یہ ہے اسی تو دونوں خاندانوں کے بزرگوں نے اس کو دور کرنے کی کوشش کی اور کبھی ان کے خلاف سے سیاسی یا سماجی فائدہ نہیں اٹھیا۔ بنو عبد مناف کی یا یگانگت و اتحاد اور تعلق خاطر کو قائم و دائم رکھنے کا نہ صرف جذبہ ان دونوں میں برقرار رہا بلکہ اس کو طرہ امتیاز جان کر پرداں چڑھانے کا سختیں لے بھی۔ جب بھی ذاتی اور خجی اختلاف و تباہ سے ان کے مختلف افراد کے دلوں پر گردناگواری پڑ گئی تو انوں کے بزرگوں نے اس کو دور کرنے کی کامیاب کوشش بھی کی اور خاندانی تعلقات مودت کے لدائن کو اس کے داغنوں سے بچائے بھی رکھا۔

قابلی رقبابت اور خاندانی رقبابت کے ضمن میں اکثر دیشتر بنو امیر کے اسلام کے خلاف رویہ، الات علی و محاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان سیاسی اختلاف، حضرات علی و عثمان رضی اللہ عنہما کے ایمان ناہموداری، حضرات حسین و زید کے سیاسی نزاع اور اموی خلفاء کے مقابل بعض ہاشمی بزرگوں ۱

کے خروج پر ضرورت سے زیادہ زور دے کر اپنا مقصود حاصل کیا جاتا ہے حالانکہ تاریخی اور دینا نہ ادا ان تجویز و اضعی کرتا ہے کہ اول تو ان میں سے بعض و اتعات تاریخ کی کوئی پر کھرے نہیں اترتے اور بعض و اتعات جو صحیح ہیں وہ دراصل افراہی معاملات تھے، نہ کہ خاندانی تعلقات کی خرابی کے مظاہر۔ اسلام کے باب میں: بنو ایسے پر یہ قطعی بہتان عظیم ہے کہ انہوں نے خاندانی و شنی یا قبائلی عصیت کے سب اسلام کی مخالفت کی تھی۔ ان کے افراد نے اسی طرح نہ ہی بنیادوں پر اختلاف کیا تھا جس طرح ہائی دوسرے قریشی اور عربی قبائل کے افراد نے۔ پھر ہاشمی رسول ﷺ کے ماننے والوں میں ان کے اپنے خاندان کے بال مقابل اموی افراد اور خانوادے عددی اعتبار سے زیادہ تھے۔ حضرات علیؑ و عثمانؑ کے درمیان کوئی اختلاف نہیں تھا اور اگر بعض معاملات پر دونوں کی رائے مختلف بھی تھی تو پالیسی و حکمت عملی کے اختلاف کے نتیجے میں تھی، ورنہ حضرت علیؑ ہاشمی حضرت عثمان امویؑ کے اسی طرح جائی تھے جس طرح حضرت معاویہ امویؑ اور ان کے ساتھی۔ حضرت معاویہؓ اور حضرت علیؑ کا اختلاف اور جگ آرائی سیاسی اختلاف کا نتیجہ تھا جو خون کے حقیقی رشتہ داروں بلکہ پرورد فرزند اور بھائیوں کے درمیان بھی ہو جایا کرتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو جنگ صفين میں حضرت عقیل ہاشمی حضرت معاویہ امویؑ کے ساتھ اور اپنے حقیقی بھائی کے خلاف نہ کھڑے ہوتے۔ یہی سیاسی و مسلکی اختلاف حضرات حسینؑ و زیدؑ کے درمیان تھا۔ یہی بلکہ حضرت زیدؑ کے خروج اور بعض دوسرے سیاسی و اتعات میں بھی لیکن اختلاف رائے و خیال کا فرمातھا۔ یہی سبب ہے کہ فریقین کا ساتھ بالخصوص ہاشمی بزرگوں کا ساتھ ان کے خاندانوں کے چند افراد کے سوا اور کسی نے نہیں دیا تھا لیکہ ان کے اکثر خاندانوں نے فریقی خلاف کے ساتھ اپنے تعلقات استوار و ملتکفت رکھے تھے حالانکہ اگر وہ چاہتے تو اپنے مخالف عزیزوں کے حق میں یا ان کی ایک شوئی کی خاطر کم از کم غیر جانبداری پر عمل پرداز ہو سکتے تھے مگر انہوں نے ایسا نہیں کیا بلکہ انہوں نے نجی تعلقات کو اور ملتکفت، سماجی روابط کو اور مضبوط اور سیاسی مفاہمت و تعاون کو اور زیادہ گہرا اور پائیدار بنایا تھا۔

عبد جامی میں جس ندی کی، تجارتی شرکت اور خاندانی مصاہرات کا آغاز ہوا تھا وہ عبد اسلام کے تمام ادوار میں نہ صرف قائم و دائم رہا بلکہ ان میں اور مضبوطی اور پائیداری آئی، زیادہ وسعت دکھنے پرداز ہوئی۔ اب تعلقات دوستانہ کا دائرہ و سیع تر ہو گیا تھا۔ عبد بنوی میں رسول ہاشمی ﷺ نے بنو ایسے سرکاری عہدوں پر سب سے زیادہ فائز کیا اور ان کے ساتھ صن بلوک کا مظاہرہ بھی زیادہ کیا۔ یہ

ہے کہ خراج و فی میں آپ نے بونا شم اور بونو مطلب کو ان کی قدیم محبت و تعلق خاطر کی ہنا پر ترجیح دی گر بنا میسے اور ان کے دوسرا عزیزیوں کو خمس اور غنیمت میں ترجیح دی اور عام حالات میں بھی نواز۔ یہاں یہ عنصر نظر انداز نہیں کرتا چاہیے کہ اموی خانوادے کے زیادہ تر افراد مالی لحاظ سے مضبوط اور تجارتی اعتبار سے مستحکم تھے اس لئے ان کو بہمیوں اور مطلبیوں کے مقابلہ میں اتنی مالی اعانت کی ضرورت نہ تھی۔ اس کے برخلاف بونا شم و بونو مطلب کے بیشتر افراد تجارتی اور مالی لحاظ سے کافی کمزور تھے۔ مزید آں مدنی عہد میں بھی ان کی مالی حیثیت مستحکم نہیں ہو سکی۔ کچھ تو اسناہی حکومت کی خدمت کے سبب برآں کچھ دوسرا سبب سے جن میں افرادی قلت بالخصوص مردوں کی قلت بھی ایک سبب تھا۔ اسلامی حکومت و ریاست کی خدمت میں اموی خانوادوں کے افراد پیچھے نہ تھے۔ وہ فوجی سالار و سپاہی رہے تھے، انتظامیہ میں گورنر زوالی، عامل اور دوسرے ہم عہدوں پر فائز رہے تھے۔ مالیہ میں انہوں نے تعلیمات کی وصولیابی کا کام انجام دیا تھا اور اس کے ساتھ ساتھ مذہبی میدان میں اللہ و رسول کی تعلیمات کو بھی عام کیا تھا۔ ان کی ذاتی لیاقت و صلاحیت کے علاوہ ان کی افرادی قوت بھی زیادہ تھی جس کے سبب وہ تجارت و حرفت اور زراعت کے میدان میں آگے رہے تھے مگر اس کے باوجود انہوں نے اپنے ہاشمی عزیزیوں کی دوستی، مودت اور محبت کے دامن کو نہیں چھوڑا تھا۔

اس تعلق کو مضبوط کرنے میں ان دونوں خاندانوں کے رشتہ ازدواج و مصاہرات کا بھی بڑا لامتحب تھا۔ عہدِ جانی میں ان کے درمیان ازدواجی تعلقات قائم ہوئے اور عہد نبوی میں ان میں مزید احکام آیا۔ خلافتِ راشدہ میں ان تعلقات کی نوعیت کا زیادہ علم نہیں ہوتا تھا، یہ لازمی ہے کہ وہ قائم ہوتے رہے تھے اور اموی عہد میں یہ تعلقات اپنی بہترین صورت اور قابل تقلید معراج پر تھے۔ یہ تعلقات دو طرفہ تھے کہ بنا میسے و بونا شم کے متعدد خاندانوں اور شاخوں کے درمیان قائم ہوتے رہے تھے۔ عربوں کے سماجی تعلقات اور قبائلی روابط میں ماں کے خاندانوں سے رشتہ داری بہت اہمیت رکھتی تھی اور وہ بالعموم دوستی، یگانگت اور محبت کو فروع دیتی تھی اور یہی ان دونوں خاندانوں کے ازدواجی رشتہوں کا معاملہ تھا۔ بنا میسے اور بونا شم کے روابطِ محبت و مودت ایک محسوس تاریخی حقیقت ہیں جن کا انکار صرف جانبدار، متعصب اور اسلام دشمن عناصر ہی کر سکتے ہیں کہ ان کے قلب و نگاہ دونوں ہی کج ہیں۔

## تعلیقات و حواشی

(۱) عبد جدید کے بعض مزروعی مطالعات کے سوا اسلامی تاریخ پر لکھی گئی تاریخ تحریری، خواہ وہ مسلمانوں کی ہوں یا غیر مسلمانوں کی، شریقوں کی ہوں یا مغربیوں کی، جدید سورخوں کی ہوں یا قدیم مصنفوں کی، بخواہم و بخواہی کی قابلیت اور خاندانی حدادت کی کہانی سناتی نظر آتی ہیں خلا اردو میں ملاحظہ ہو: مولانا شبیل نعیانی، سیرت ابنی، دارالمحضین، عظم گڑھ، ۱۹۸۳ء، اول ۲۰۱، ۱۹۸۲ء، تغیرہ؛ قاضی سلیمان متصور پوری، رحمۃ للحاسین، لاہور ۱۹۴۱ء، دوم ۲-۱، ایشہ سین الدین احمد ندوی، تاریخ اسلام، دارالمحضین، عظم گڑھ، ۱۹۷۶ء، جلد اول، ۲۲، وابعد؛ اور متعدد دوسری تفسیری سیرت و تاریخ۔ اس تاریخی پروپیگنڈے کے اثرات سے بہت سی رسمی تالیفات بھی حفظ نہیں رہیں۔

عربی میں ملاحظہ ہو: علی حسین الخربو طلی، الدوّلة العَرَبِيَّةُ الْإِسْلَامِيَّةُ، عسکر الیانی، قاہرہ ۱۹۴۰ء، ۱۳، وابعد؛ محمد حسین صیکل، حیاة محمد، مکتبہ نہضہ مصریہ، قاہرہ ۱۹۵۲ء، ۹۸، ۷، ۳۳ اورغیرہ؛ انگریزی میں ملاحظہ ہو: سید امیر علی، نکسن (R.A.Nicholson)، Saracens، لندن ۱۹۵۱ء، ۳۵، اورغیرہ؛ آرے، نکسن (R.A.Nicholson)، History of Arabs، لندن ۱۹۲۳ء، ۶۵، وغیرہ؛

(۲) جدید اسلامی تاریخ نویسی پر معاصر تحقیقات ملاحظہ کریں، خاص کر فرانز روزنthal (Franz Rosenthal) کی کتاب History of Muslim Historiography، لاہور ۱۹۵۲ء، ۵۹-۷۰، وابعد؛ شاراحم فاروقی، Early Muslim Historiography، اواردہ اور میات دلی، دہلی ۱۹۷۹ء، ۲۰۳-۲۷۱، باخصوص عبد العزیز دوری، بحث فی نشأة علم التاریخ عند العرب، مطبع کاثولیکیہ، بیروت ۱۹۴۰ء، ابتدائی ابواب؛ سیداحمد اکبر آبادی، عثمان زو النورین، درودہ المصنفوں، دہلی ۱۹۸۳ء، مقدمہ ۵-۵۲، محمد احسان صدیقی سدیلوں، اطہار حقیقت، دارالكتب امدادیہ، کراچی، اول، مأخذ کی بحث بالخصوص ۸۸-۱۲۳؛ صلاح الدین یوسف، خلافت و طوکیت کی تاریخی و شرعی جیشیت، شمالی کتب خانہ، لاہور ۱۹۸۵ء، ۹۹-۱۳۲؛ رقم کا مقالہ، "اسلامی تاریخ نوگاری کے سائل اور ان کا حل" جلد علم اسلامیہ، ادب و اعلوہ علم اسلامیہ، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ، جلد ۱-۲، شمارہ ۱-۲، ۱۹۸۷ء، ۶۹-۱۰۳۔

(۳) خلافتِ اموی پر تحریر کردہ تمام کتابیں بالخصوص اور سیرتِ تبوی سے متعلق تکذیبات بالعلوم ای عقیدہ کی حاصل ہیں۔ ملاحظہ ہوں حاشیہ اکی کتابیں؛ نیز دوسرے شیعی اور جانبدار مورخین کی تحریریں۔

(۴) عباسی عہد میں اسلامی مصادر کی تدوین اور ان کے رجحانات کے لئے تاریخ فوٹسی پر نمکورہ بالا معاصر مطالعات ملاحظہ کریں۔ عباسی انقلاب کے عناصر ترکیبی اور اثرات کے لئے ملاحظہ ہو: ولہاسن (Wellhausen)، Arab Kingdom and its Fall، ترجمہ، لندن ۱۹۸۳ء، کا آخری باب بالخصوص؛ فاروق عمر، طبیعت الدعوة العبامية، دارالارشاد، یروت ۱۹۷۰ء، بالخصوص فصل اول، دوم اور سوم ۱۵۰-۱۴۱۱ھ، اے، شعبان، The Abbasid Revolution کمپریج یونورسٹی پرنس ۱۹۷۰ء، بالخصوص آخری دو ابواب۔

(۵) امام ابن تیمیہ، مجموعہ فتاویٰ شیخ الاسلام احمد بن تیمیہ، ریاض، ۱۳۹۸ھ، جلد ۵، ۱۸-۱۹۳۵ء، جلد ۳، ۲۳-۲۷، ۸۷-۸۹، نیز خاکسار کا مقالہ: امام ابن تیمیہ اور مطالعہ تاریخ اسلامی، تحقیقات اسلامی، علی گڑھ، اکتوبر-Desember ۱۹۸۸ء، امام موصوف کے تصریف کے لئے جو انہوں نے اسلامی خلافت کے مختلف ادوار کی بابت کھیلیں۔

(۶) مثل ملاحظہ ہو: سید ابوالا علی مودودی، خلافت و ملوکیت، مرکزی مکتبہ اسلامی، دہلی ۱۹۶۱ء-۱۹۶۳ء کا پورا نظریہ اسی پر بنی ہے؛ نیز ملاحظہ ہوں نمکورہ بالا جانبدار تاریخی کتابیں۔

(۷) اس نقطہ نظر کی وضاحت کے لئے ملاحظہ ہو: محمد احراق صدیقی، صلاح الدین یوسف اور سعید احمد آپوگری کی نمکوہ بالا کتابوں کے علاوہ محمود احمد عباسی، خلافت معاویہ ویزیڈ، سلطنت علوم روحانی، دہلی؛ ملی احمد عباسی، حضرت معاویہ کی سیاسی زندگی، طبع کراچی (غیر مورخ)؛ پی، کے، بھی تفصیلی علیٰ کے نقطہ نظر سے ملاحظہ ہو: خاکسار راقم کی کتاب، تاریخ تہذیب اسلامی، پرنس ۱۹۸۱ء، ۵-۷۰ء وابعد۔ مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو: خاکسار راقم کی کتاب، تاریخ تہذیب اسلامی، قاضی پبلشرز دہلی یو ٹریڈ دہلی ۱۹۹۸ء، حصہ دوم، بالخصوص باب اول و چہارہ ہم۔

(۸) تفصیلی علیٰ کے نقطہ نظر سے ملاحظہ ہو: سید امیر علی کی نمکورہ بالا کتابیں۔ نیز ملاحظہ ہو: مودودی، خلافت و ملوکیت، کے ابواب برخلاف حضرت علیٰ؛ متعدد دوسری کتب تاریخ اسلامی۔

(۹) مجموعہ فتاویٰ شیخ الاسلام احمد بن تیمیہ جلد ۳۵، ۲۱-۳۵، نیز دوسری

جلدیں؛ منهاج السنۃ، مکتبہ الریاض الجدیدیہ ریاض (غیر مورخہ) دوم: ۳۱۳-۱۵: حافظ ذہبی، المتنقی من منهاج الاعتدال، مرتبہ حبۃ الدین الخطیب، المطبعة السلفیة و مکتبہ قاہرہ، قاہرہ، ۱۳۸۸ھ-۲۰۱۳ء۔  
 (۱۰) فرانزروز تحال، شارل احمد فاروقی، عبد العزیز دوری کی کتابیں اور راقم کامن کوہہ بالا حصوں و تاریخ تہذیب اسلامی، جلد دوم ملاحظہ فرمائیں۔

(۱۱) نہ کوہہ بالا

(۱۲) ابن خلدون، مقدمہ، مطبع مصطفیٰ محمد (مکتبہ تجارتی) قاہرہ، غیر مورخ، ۹-۱۰ و با بعد

(۱۳) ابن خلدون، کتاب العبر (تاریخ ابن خلدون) اور مقدمہ کے متعدد حوالے آئندہ آئیں گے۔

(۱۴) مثلاً ملاحظہ ہو: یلم میور (Willaim Muir)، بیرود ۱۹۶۳ء؛ اور دوسرے تمام مستشرقین۔

(۱۵) مثلاً قلب کے ہمی کا حضرت معاویہ پر مقالہ، ڈبلیو پیس کا اشاراتی تجزیہ اور ڈبلیو، سی، ڈینیٹ (Daniel C. Dennett)، Conversion and Poll-Tax in Early Islam، The Umayyad (A.A. Dixon)، Caliphate، لندن ۱۹۷۶ء؛ تاریخ تہذیب اسلامی، دو م

(۱۶) ملاحظہ ہو: حبی الدین خطیب کی تعلیقات بر العواصم من القواسم مصنف قاضی ابو مکر بن العربی، بحث الشاباب المسلم، قاہرہ ۱۳۱۷ھ اور المتنقی من منهاج السنۃ النبویہ (ذہبی)، دوسرے عنوان سے طباعت، مکتبہ سلفیہ، قاہرہ ۱۳۷۳ھ اور محمد اسحاق صدیقی، صلاح الدین یوسف، محمود احمد عباسی، محمد نیشن مظہر صدیقی وغیرہ۔

(۱۷) نہ کوہہ بالا جانبدار مولفین اور ان کی تکاریفات۔

(۱۸) تیسم کا ایک شاندار شاہکار مولانا مودودی کی کتاب خلافت و ملوکیت ہے۔

(۱۹) انساب پر کتابیں ملاحظہ ہوں بالخصوص مصعب بن عبد اللہ زیری، کتاب نسب قریش، مرتبہ لیفی پر وقشاں۔

(۲۰) سید ابوالا علی مودودی، ڈبلیو نہماںی اور ان کے ہموا مصنفوں کی کتابیں ملاحظہ ہوں۔

(۲۱) ابن سعد، اول ۷: طبری، تاریخ، دوم: ۵۵۲-۵۳: بلاذری، انساب الاشراف، اول

۶۰-۶۰: محمد بن حبیب بغدادی، کتاب المنمق، ۷-۱۰۳-۱۰۳۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ ابن اسحاق نے اپنی سیرت رسول اللہ میں اس منافرہ کا ذکر نہیں کیا ہے۔ ملاحظہ ہو: انگریزی ترجمہ ۵۸-۵۹۔  
 یہاں طبری، دوم ۷۳، کی ایک روایت کا ذکر ضروری معلوم ہوتا ہے جس کے مطابق ہاشم نے شاہزاد اور عسانیوں سے، عبد شمس نے نجاشی جہش سے، نوبل نے کسرائے ایران سے اور مطلب نے طوکھی سے ان کے ممالک میں تجارت کرنے اور آباد ہونے کے پروانے حاصل کئے تھے۔ چونکہ اس میں لاقوای تجارت سے قریش دور دور تک پھیل گئے تھے اور ان کی اقتصادی حالت بہتر ہو گئی تھی اس لئے قریش ان چاروں فرزندوں عبد مناف کو ”محبر ون“ کہتے تھے اور وہی اپنے باپ کے بعد قوم کے سردار ہوتے تھے۔ یہاں قوم سے مراد ہو عبد مناف کا خاندان ہے۔ ظاہر ہے کہ قریش میں اور بھی سردار تھے کیونکہ ان کا سیاسی نظام اشرافیہ اصول پر مبنی تھا جس میں تمام بطور قریش کی نمائندگی تھی۔ تفصیل کے ملاحظہ ہوشی، سیرت النبی اول میں بحث مناصب قریش۔

(۲۲) شیعہ کتب بالخصوص علی نقی کی تاریخ اسلام و سیرت ملاحظہ ہو۔

(۲۳) طبری، دوم ۲۵۲ میں ہشام بن محمد الجلی کی سند پر پہلے تو یہ راجح روایت بیان کر لے ہے کہ عبد مناف کے فرزندوں میں سب سے بڑے عبد شمس نے مگر دوسری سند مجہول پر یہ بیان لفظ (تیل) سے دیا ہے کہ عبد شمس اور ہاشم دونوں تو ائمہ تھے اور ان میں سے ایک پہلے پیدا ہوا اور اس کی انگلی دوسرے کی پیشانی سے جری ہوئی تھی الجد اسے الگ کیا گیا تو خون بہا۔ اس سے یہ فالی گئی کہ ان دونوں کے درمیان جنگیں ہوں گی۔ سند مجہول کی روایت ہونے کے علاوہ اس کی نامعقولیت ظاہر ہے۔ نیز ملاحظہ ہو: یعقوبی، تاریخ المعقوبی، بیروت ۱۹۲۰ء، اول ۲۳۱-۲۳۲۔ ایسی روایات جانبدار سورخین کے ہاں بھی کثرت سے ملتی ہیں اور وہ ان کی بنیاد پر اپنا پورا اتار تھی تجربہ استوار کرتے ہیں۔

(۲۴) بلاذری، انساب الاشراف، اول ۷۴۷؛ بغدادی، کتاب المنمق، ۹۸-۹۸۔

(۲۵) جلی کی سند پر مروی ہے لہذا اس سند کے ساتھ مروی ہونے کے سبب اس کی کوئی دیشیت نہیں کیوں کہ وہ بالعموم ناقابل اعتبار گردانا جاتا ہے۔

(۲۶) ابن سعد، اول ۸۸-۸۸؛ بلاذری، انساب، اول ۵۷-۵۷؛ بغدادی، کتاب المنمق ۹۸-۹۸ کے مطابق عبدالمطلب بن ہاشم اور جنذب بن حارث ثقیقی کے درمیان اس منافرہ کا سبب طائف میں واقع ذوالہرم نامی جائداد پر ملکیت کا تبازع ہے تھا جو اول الذکر کے حق میں فیصل

ہوا۔ طبری، دوم-۳۴ اور بیازری، انساب، اول-۷۰ کے مطابق عبدالمطلب بن ہاشم اور نو فل بن عبد مناف کے درمیان ”ارکاچ“ (زمین، وادی) پر تنازع تھا اور منافرہ میں فیصلہ ہاشمی بزرگ کے حق میں ہوا تھا۔ طبری کے مطابق عبدالمطلب نے اپنے پیچا کے خلاف اپنے نہبائی رشتہ داروں یعنی مدینہ منورہ کے بنو نجراں (خزریج) کی فوجی معاونت حاصل تھی اور تنازع زمین / انکوں حاصل کر لیا تھا۔ اس بنا پر نو فل نے بعد میں بنو ہاشم کی بجائے بنو عبد شمس سے حلف کا معاهدہ کر لیا تھا۔ لیکن طبری، کی دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس واقعہ کے بعد نو فل نے کچھ نہیں کیا تھا جبکہ عبدالمطلب ہاشمی نے خود بنو خزراں سے حلف کا معاهدہ استوار کیا تھا۔ اس سلسلہ میں بیازری، انساب، اول، ۷۰-۶۹ اور بغدادی، کتاب المنمق، ۸۲-۹۲، نے یہ دلچسپ روایت بیان کی ہے کہ نو فل بن عبد مناف نے بھی اپنے نہبائی رشتہ داروں سے مددی تھی۔ اس سے زیادہ اہم بات یہ ہے کہ روایت کے مطابق عبدالمطلب کو پیوں کہ ان کے خاندان بنو عبد مناف نے اس معاملہ میں نظر انداز کر دیا تھا اس لئے خزانہ نے ان کو حلف کی پیشکش کی جوانہوں نے حالات کے تحت قبول کر لی۔ زیری، ۱۹، کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ عدی بن نو فل بن عبد مناف نے عبدالمطلب بن ہاشم سے ایک آراضی، جو سقایہ عدی کے نام سے بعد میں مشہور ہوئی اور جو صفا و مردہ کے درمیان واقع تھی، کے سلسلہ میں تنازع عدی کیا تھا اور بالآخر بنو خولید بن اسد کی مدد سے اسے حاصل کر لیا تھا۔

دوسرے منافردوں میں ایک وہ ہے جس کا حوالہ ازرتی نے کتاب احصار مکہ المشروفة، ۲-۳، میں بنو عبد شمس اور بنو عدی کے درمیان دیا ہے اور جس کا اپر متن میں ذکر آیا ہے۔ اس کے علاوہ بغدادی نے کتاب المشق، ۲۰-۲۱، میں کم از کم چھ مرید منافردوں کا ذکر کیا ہے جو قریش کے مختلف خاندانوں یا ان کے ارکان کے درمیان ہوئے تھے۔ ان میں سے پہلا منافرہ عائذ بن عبد الله مخدومی اور حارث بن عبد العزیز بن قصی کے درمیان افضلیت کے سوال پر ہوا تھا۔ دوسرامنافرہ مالک بن عمیله عبد الری اور عسیرہ بن ہاجر خزانی کے درمیان صرف اتنی بات پر ہوا تھا کہ کس کا گھوڑا ازیادہ تیز رفتار ہے۔ کامن سلسلہ عذری نے موخر الذکر کے حق میں فیصلہ کیا تھا۔ تیسرا منافرہ بنو مخدوم اور بنو امیہ کے درمیان شرف و تفوق کے سوال پر ہوا تھا۔ اس کے مطابق ولید بن مغیرہ مخدومی اور اسید بن ابی العیسی اموی نے باہمی منا خرت کی اور یمن کے سطح کا ہن نے فیصلہ اول الذکر کے حق میں کیا۔ جبکہ چوتھے منافرہ میں اسی کامن نے اسید بن ابی العیسی اموی کو ابو ریبیدہ بن مغیرہ مخدومی پر فضیلت دی تھی۔

پانچوں منافرہ لوئی بن غالب کے فرزندوں کے درمیان ہوا تھا اور اس کا سبب یہ تھا کہ لوئی بن غالب کا ایک بیٹا عمر و سانپ کے کاشنے سے مر گیا۔ لوگوں نے اس کے بھائی عمر پر قتل کا شہر کیا تھا مگر جب سطح کا ان نے اصل بات بتادی تو مناقشہ فتح ہو گیا۔ آخری منافرہ عتبہ بن ریبد اموی اور فاکر بن مخیرہ مخزوی کے درمیان ہوا تھا۔ موخر الذکر مخزوی عتبہ اموی کا داماد تھا۔ اس نے اپنی بیوی ہند بنت عتبہ بن ریبد اموی پر الزام لکھا کہ اس کے باپ کے گھر بیج دیا۔ عتبہ اموی نے اس سلسلہ میں ایک کاہن سے رجوع کیا جس نے ہند کو تمام الزامات اور تھوڑوں سے بری قرار دے دیا۔ واضح رہے کہ یہ وہی ہند بنت عتبہ اموی ہیں جو بعد میں حضرت ابوسفیان اموی گی بیوی اور حضرت معاویہ اموی گی ماں بنی تمیں۔  
(۲۷) ابن الحکیم، احیا، اگریزی ترجمہ، ۳-۵۲ اور ۵۶؛ ابن سعد، ۷۳-۷۰؛ بقداوی، کتاب

العنق، ۱۹؛ کتاب المعتبر، ۱۲۲؛ طبری، دوم ۵-۵؛ ۲۳؛ بلاذری، انساب الاشراف، اول ۵۲-۵۳  
موخر الذکر کا بیان ہے، جس کی تائید صریح یا ضعیف طور پر دوسروں سے بھی ہوتی ہے کہ قصیٰ نے اپنے سارے عبیدے اور منصب عبد الدادر کو اس لئے عطا کر دئے تھے کہ وہ ان کے سب سے چیزیں اور فرزند اکبر تھے۔ مناصب مکمل کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: (۲۸) عبد ربہ، العقد الفرید، قاہرہ ایڈیشن، سوم ۱۹۳۵؛ نیز کتاب المعرف، ۲۰، ۱۹-۲۲، ۳۲-۳۳، جس کے مطابق بنو قصیٰ میں کلاب کے باہمی اختلاف و تسلم کے نتیجے میں بنو عبد مناف کو صرف سقاہی ملا تھا اور رفادہ بنو اسد کے حصہ میں آیا تھا جبکہ باقی تین خانوادوں میں عبد الدادر کے پاس باقی رہے تھے۔

(۲۸) ازرق، اخبار مکہ، ۵۳۔ اس کی بالواسطہ تائید ابن سعد، دوم ۳-۷؛ طبری، دوم ۲۳  
اور بلاذری، انساب الاشراف، اول ۵۳، کی ایک روایت سے ہوتی ہے جس کے مطابق عبد مناف اپنے باپ قصیٰ بن کلاب کے جانشین ہے تھے۔ کتاب المعرف، ۱۹، نے ہر یہ تصریح کی ہے کہ قصیٰ کی وفات کے بعد عبد مناف اپنے والد کے تمام امور اور قریش کے تمام معاملات کے مجرماں ہے تھے۔ وہ حیرتناک بات ہے کہ ازرق کے سواباتی اور ایتدائی سورخیں دیرت نہ کو عبد مناف اور ان کے اخوان کے صاحب منصب تیار ہونے کا قطبی ذکر نہیں کرتے۔

(۲۹) مختل ملاحظہ ہو: سید امیر علی، A Short History of the Saracens، لندن ۱۹۵۱ء، ۲۵؛ شبی نعمانی، سیرت النبی، اول ۹۸؛ قاضی سلیمان متصور پوری، رحمۃ اللہ علیہن، دوم ۱۷۱-۲؛ نکلسن (Nicholson)، A Literary history of the (Nicholson)

(۳۰) ابن سعد، اول ۷۶؛ طبری، تاریخ، دوم ۵۲-۵۳؛ شیلی نعمانی، سیرت النبی، اول ۱۹۸۷-۱۵۶۵ وغیرہ، سلیمان متصور پوری، رحمۃ للعالیین، دوم ۷۲-۷۱ وغیرہ۔

(۳۱) اشرافیہ کی حضراتی کا واضح ذکر فاکنی نے اپنی کتاب المتنقی فی اخبارام القری، بیروت ۱۸۲۳ء، ۱۳۳، میں کیا ہے اور اس کی تائید قریشی اشرافیہ میں مختلف مناصب کی تقسیم اور دوسرے سور خین کے بیانات سے بھی ہوتی ہے۔ جدید سور خین اور مستشرقین کا بھی یہی خیال ہے مثلاً ملاحظہ ہو: گرونی یام (Grunebaum)، کاسیکل اسلام، انگریزی ترجمہ کپھرین واٹسن، لندن ۱۹۷۰ء، ۲۰؛ موٹکری واث، محمد ایاث مکہ، آسخور ۱۹۵۳ء، ۱۵-۲۲۔ تفصیلات کے لئے ملاحظہ ہو: میرا مضمون، ”بنو اشم اور بنو امیہ کی رقبہ کا تاریخی پس منظر“ بربان، دہلی، ۱۹۷۸ء، ۵-۲۰ء۔

(۳۲) خاندان بنو عبد مناف کے لئے ملاحظہ ہو: ابن سعد، اول ۷۷؛ زبیری، ۳۸۳؛ بلاذری، انساب، اول ۵۸ وغیرہ؛ طبری، دوم ۷۳؛ میرا مقالہ: بنو عبد مناف۔ عظیم تر خاندان رسالت، معارف عظیم لڑکہ، فروری ۱۹۹۲ء، ۱۰۲، ۵۸-۱۰۲، ۱۹۹۲ء، مارچ ۱۹۹۲ء، ۹۶-۹۷۔

(۳۳) کتاب المتفق، ۴۰-۴۲ اور ۶۵-۶۷۔ قریش کی سیاسی یا تجارتی گروہ بندی کے متعلق ابن سعد، اول ۷۷، کا یہان حسب ذیل ہے:

| غير جانبدار      | الاحلاف            | المطبيون        |
|------------------|--------------------|-----------------|
| بنو عامر بن اوى  | ۱- بنو مخزوم       | ۱- بنو اسد      |
| بنو محارب بن فہر | ۲- بنو کشم         | ۲- بنو زہرا     |
|                  | ۳- بنو حمّع        | ۳- بنو قیم      |
|                  | ۴- بنو حارث بن فہر | ۴- بنو عدی      |
|                  | ۵- بنو عبد الدار   | ۵- بنو عبد مناف |

اس یہان کے مطابق مناصب قصی کے سلسلہ میں جب بنو عبد مناف نے بنو عبد الدار سے اختلاف کیا تو قریش نہ کوہہ بالا تین گروہوں میں منقسم ہو گئے تھے جس کی تفصیل اور نہ کوہہ بھی۔ محمد بن جبیب بغدادی نے کتاب المحجر ۲۷-۱۶۶ اور کتاب المتفق ۲۰-۳۲، ۱۹-۳۳ میں تینوں کا ذکر کیا ہے جبکہ بلاذری، انساب، اول ۵۶-۵۵ اور زبیری، ۳۸۳، نے المطبيون اور الاحلاف کا تذکرہ

”محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ“

کیا ہے مگر غیر جانبدار گروہ کا کوئی حوالہ نہیں دیا ہے۔ یعقوبی، تاریخ الیعقوبی، اول ۲۳۸، کا بیان ہے کہ زیری کے خیال کے مطابق بنو عبد شس المطیيون میں شامل تھے جبکہ دوسرے تمام راویوں کا خیال ہے کہ وہ بھی بنو عبد مناف کے دوسرے خاندانوں کے ساتھ اس میں شریک تھے؛ ابن ہشام، السیرۃ النبویۃ، مصطفیٰ البالی، قاهرہ ۱۹۵۵ء، اول ۱۳۲-۱۳۱۔

(۳۲) ابن اسحاق، انگریزی ترجمہ، ۱۸۹، کے مطابق یہ واقعہ مکہ مکرمہ میں پیش آیا جبکہ ابوسفیان بن حرب اموی ذوالجائز میں تھے۔ یہ واقعہ غزوہ بدر کے بعد پیش آیا تھا۔ ابوسفیان کو جیسے ہی خبر ملی وہ ذوالجائز سے کہ پیونچ اور ایمی گتھی سمجھائی۔ ابن اسحاق کا مزید بیان ہے کہ وہ اگرچہ نرم رہ مگر مضبوط ارادہ کے انسان تھے اور اپنی قوم قریش سے بے انہما محبت کرتے تھے اور ان کو خدشہ تھا کہ مبارا ابوازہبہ کے سبب کہیں قریش کے درمیان کوئی سخت قتلہ اٹھ کھڑا ہو۔ اس لئے انہوں نے دوسروں کی زیادتی پر بھی صبر کیا تھا۔ ابوازہبہ کے واقعہ کے لئے ملاحظہ ہو: انساب الاشراف، اول ۱۳۵، جس کے مطابق ابوسفیان نے اپنے فرزند نبی زید کے ہاتھ سے نیزہ لے کر چینک دیا تھا اور کہا تھا: ”خدایر اناس کرے! کیا تو قریش کے ایک حصہ کو دوسرے سے لڑانا چاہتا ہے؟ کیا تو نہیں دیکھتا کہ محمد ﷺ کے سبب ان کا کیا حال ہے؟“ ابوسفیان اموی نے حضرت حسان بن ثابت خبر جی کے ہجوبیہ اشعار کا جواب بھی حلم سے دیا تھا کہ وہ افتراء کے حق میں نہیں تھے۔ وہ ایک قریشی ہونے کے ناطے مسلمانوں سے بھی صلح کے جویا تھے کہ وہ ان کے قریشی بھائی بند ہی تو تھے۔

(۳۴) کتاب المنمق، ۲۸-۲۷-۵۹، ۵۹-۵۵، کتاب المحرر، ۸-۷-۷۳۔ نیز ملاحظہ ہو: ابن سعد، اول ۷-۸؛ بلاذری، انساب، اول ۷-۶۔

(۳۵) ازرقی، ۱-۱۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب المنمق، ۵۳۹؛ العقد الفرید، اول ۱-۲؛ مسعودی، مروج الذہب، دوم ۸۳، ازرقی، ۹۹، کا بیان ہے کہ قریشی و نفر رسول اکرم ﷺ کی ولادت باسعادت کے دو سال بعد گیا تھا جن میں متعدد اکابر قریش شامل تھے۔

(۳۶) اس کی ایک بڑی دلیل یہ ہے کہ ہاشم کی وفات ان کی کسی میں ہو گئی تھی جبکہ ان کے فرزند عبدالمطلب شیر خوار بچے تھے اور ان کے دوسرے بچے بھی خور دسال تھے۔ ملاحظہ ہو: انساب الاشراف، اول ۲۲، کے مطابق ان کی وفات کے وقت ان کی عمر تیس یا تیچیس سال تھی، موخر الذ کریمہ زیادہ صحیح ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: خاکسار کا مضمون، ”بنو ہاشم اور بنو امية میں ازدواجی تعلقات“

برہان، دعلی، مگی۔ ستمبر ۱۹۸۰ء: تاریخ تہذیب اسلامی، قاضی پاپلشرز دعلی ۱۹۹۳ء، اول، باب عبد جاہل۔  
 (۳۸) زیری، ۱۸-۱۹؛ ابن سعد، ششم ۳۲-۳۱؛ ابن قتیبہ، کتاب المعارف، ۱۲۸، اور  
 ۱۹۱؛ کتاب المنعم، ۳۱۷ اور ۳۲۵؛ انساب الاشراف، اول، ۹۰-۸۸ اور ۱۹۹؛ ابن حزم، جمہرہ  
 انساب العرب، ۱۰۲۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: مخصوصون ”بتوہاشم اور بن امیر“ میں ازدواجی تحقیقات۔  
 برہان، دعلی، ذکر کورہ بالا۔

(۳۹) ابن اسحاق، انگریزی ترجمہ، ۲۷-۳۲۷؛ واقدی، کتاب المغازی، ۷۲-۱۵۲؛ ابن  
 سعد، سوم ۴۹-۴۰؛ انساب الاشراف، اول ۲۹۵-۳۰۸۔ ذکر کورہ بالا مأخذ نے حلقة اور موالی کو ان کے  
 سپرست خاندانوں کے ارکان میں شمار کیا ہے اور یہ بدیری صحابہ کرام کی فہرستوں کے ضمن میں بیان ہوا  
 ہے۔ اس کے علاوہ بھی دوسرے متعدد ثبوت ہیں۔ مثلاً حضرت سلمان فارسیؑ کے بارے میں روایت  
 آتی ہے کہ جب ان کے تعلق موالات کا مسئلہ درپیش ہوا تو بدرا شاد نبوی ان کو بتوہاشم یعنی طلبیت میں  
 شمار کیا گیا۔ ملاحظہ ہو: ابن سعد، چہارم ۸۳؛ نیزاناسب دسوائی کی کتابوں میں راجح صحابہ دیا ہیں۔

(۴۰) زیری، ۸۹؛ ابن سعد، چہارم ۵۹؛ کتاب المعارف، ۱۲۵؛ انساب الاشراف، اول  
 ۹۰؛ ازرقی، اخبار مکہ، ۲۲۳؛ جمہرۃ ۶۵۔ نیز ملاحظہ ہوا: ابن سعد، ششم ۵۰-۵۱۔ ابو لمب بھاشی کے  
 ام جیل اموی کے بطن سے تین فرزند اور تین دختر ہوئی تھیں۔ ان کی نسل میں اموی نسب اور اموی  
 آباء اجداد پر تھریک نے کا جذبہ اور احساس پالا جاتا تھا جیسا کہ مشہور شاعر فضل بن عباس میں تعریف میں  
 ابی لمب اموی کے اشعار سے معلوم ہوتا ہے۔ اس کا ایک شعر تھی، طبقات فحول الشعرا، ۲۲،  
 نے یوں نقل کیا ہے:

عبد شمس ابی، فان کتب غضبی  
 فاملئی وجهك الجميل خموا

(۴۱) کتاب المنعم، ۳۵۶؛ کتاب المحریر، ۱۷۳۔

(۴۲) ابو الفرج اصفہانی، کتاب الاغانی، ششم ۱۹۵۔

(۴۳) ابن اسحاق، انگریزی ترجمہ؛ ابن ہشام، قسم دوم ۳۰۲-۳؛ واقدی ۴۸-۸۱؛ بلادری،  
 انساب الاشراف، اول ۳۵۵؛ طبری، سوم ۳۵۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب الاغانی، ششم ۹۹-۹۸۔  
 روایات میں بعض الفاظ و تعبیرات کا اختلاف ہے لیکن مقیوم سب کا ایک ہے اور بتوہاشم کے تحدید  
 خاندان کا خواہ بھی سب میں موجود ہے۔

(۲۴) حاشیہ ۲۳ کے حوالے ملاحظہ ہوں، نیز بن عبد مناف پر خاکسار کا مقابلہ مذکورہ بالا۔

(۲۵) کتاب المنمق، ۶۰؛ ۲۵۵-۲؛ کتاب المحرر، ۷۳-۷۴؛ ابن درید ازدی، کتاب الاشتقاق، ۳؛ زیری، ۶-۱۳۵۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب الاغانی، ۱۵؛ الروض الانف، اول ۱۰۲۔ سافر بن الی عمر و بن امیہ قریش کے مردان کا راور شعر اور بزرگ میں شمار ہوتے تھے۔ وہ تجارت کے لئے نعمان بن منذر نجی کی ملکت میں گئے تھے اور شاہ جیرہ کے یہاں مقیم تھے کہ ان کو اجل نے آیا۔ ابو طالب کے مریضہ کے دو شعر حسب ذیل ہیں:

لست شعری مسافر بن ابی عہدو  
دو ولیت يقولها المحزون  
و هل الركب قافلون الینا  
و خلیلی فی مرمس مدفون

(۲۶) کتاب المحرر، ۷۷-۱۔

(۲۷) انساب الاشراف، چشم ۳۹۔

(۲۸) ابن سعد، ۱۵؛ طبری، دوم؛ ۲۲۹؛ کتاب الاغانی، چہارم ۳۳۔ نیز ملاحظہ ہو: ابن هشام، اول ۲۰۸۔

(۲۹) واقدی، ۹۱۸۔

(۳۰) ابن سعد، ۱۵؛ انساب قریش کے ماہرین کے بیانات میں فاطمہ بنت عتبہ بن ربیعہ اور فاطمہ بنت ولید بن عتبہ بن ربیعہ کے سلسلے میں کافی الجھن نظر آتی ہے۔ بظاہر یہ دونوں الگ شخصیتیں تھیں مگر ممکن ہے کہ ایک ہوں اور ان کے باپ کے نام میں کسی مصنف یا کتاب سے تاج کے سبب یہ الجھاؤ پیدا ہوا ہو۔ بہر حال اس سے ہمارے دعویٰ کے اثبات میں کوئی خلل نہیں پڑتا ہے کہ دونوں خاندانوں میں ازدواجی تعلق بہر صورت ثابت ہوتا ہے۔

(۳۱) مکور جسدوسی، ۲۳-۲۴؛ بلاذری، انساب الاشراف، اول ۳۳؛ زیری، ۸۶؛ ابن سعد،

چشم ۲۴-۲۵؛ ۱۵؛ جمہرة، ۲۳۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب الاشتقاق، ۲۲۔ کتاب المنمق میں حارث بن نو فل ہاشمی کی بیوی کاتام ہند بنت الی سفیان بن حارث بن نو فل قرار دے کر ان کو غیر اموی تایا ہے جو بد اہتمام غلط ہے کیونکہ دوسرے تمام سور نصیں نے یہ تصریح کر دی ہے کہ وہ حضرت معاویہ اموی کی بہن تھیں اور بلاذری نے حضرت ام جیبہ اموی کی جانب سے حضرت حارث ہاشمی کو سالاف (ہم زلف) رسول ﷺ قرار دے کر بغدادی کی غلطی کی ناقابل تردید صراحت کر دی ہے۔ اس رشتے

سے ان کے کم از کم آٹھ بچ پیدا ہوئے تھے۔

(۵۲) ابن سعد، اول ۷۰۷؛ بلادوری، انساب الاشراف، اول ۱۰۲؛ کتاب المحرر، ۷۱-۹۶۹  
کتاب المنمق، ۳۰۳-۳۰۴؛ ۱۹۹-۲۰۲، ۲۱۱-۲۰۲؛ ابن اسحاق، انگریزی ترجمہ ۸۲؛ کتاب الاشتغال، ۱۰۳۔

(۵۳) کتاب المنمق، ۲۰۶۔

(۵۴) عموماً یہ تمام مشرقی سیرت نگاروں، سورخوں اور مصنفوں کا خیال ہے مثلاً ملاحظہ ہوا: کتاب الاغانی، ششم ۱۸۸؛ شبیل نعمانی، سیرت النبی، اول؛ سید امیر علی، مذکورہ بالا، ۳۵؛ نیز ملاحظہ ہوا: حاشیہ اکے حوالے۔

(۵۵) شبیل، سیرت النبی، اول، ۲۱۶؛ رقم طراز ہیں: ”..... بدرا کے سواتام لایاں ابوسفیان ہی نے برپا کیں اور وہی ان لایاں میں ریسیں لشکر رہا۔“

(۵۶) بخاری، الصحيح، کتاب فرض الخمس، باب بر کة الغازى فی ماله: صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب فضیلۃ الامام العادل؛ صحیح بخاری، ابواب المناقب، باب ذکر معاویۃ وغیرہ؛ ابن اثیر، اسد الغابہ اور ابن حجر عسقلانی کی الاصابة میں سوانح خاکہ حضرات ابوسفیان و معاویۃ۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: خاکسار کا مضمون ”بوعبد مناف۔ عظیم تر تمجده خاندان رسالت“، معارف اعظم گڑھ، فرودی - مارچ ۱۹۹۶ء۔

(۵۷) بوعبد مناف پر مذکورہ مضمون بالخصوص فرودی ۱۹۹۶ء، ۹۹-۹۸ اور ان کے حوالی۔

(۵۸) ابن ہشام، السیرة، دوم ۵۸-۲۵۷؛ اور لیں کاندھلوی، سیرۃ المصطفیٰ، دوم ۶۹؛ مولانا شبیل نے ابوسفیان اموی کے اس ہدایت نامہ کا ذکر اپنے خاص نظریہ سے نہیں کیا ہے جبکہ بوزہرہ وغیرہ کی اس ہدایت ابوسفیان کے سبب بدرا سے واپسی کو بیان کیا ہے مگر صیغہ مجہول میں۔

(۵۹) مذکورہ بالا؛ شبیل، اول ۳۱۸۔

(۶۰) ابن ہشام، السیرة، دوم ۶۳-۲۲؛ شبیل، اول ۲۰-۶۳؛ اور لیں کاندھلوی، دوم ۷۶-۷۷؛ بحوالہ سیرتا ابن ہشام، دوم ۶۳-۲۲؛ زر قانی، اول ۳۱۶۔

(۶۱) بخاری، الصحيح، ابواب الفضائل، باب ذکر اصحاب الرسیل، کتاب النکاح، باب ذب الرجل عن ابنته؛ مسلم، الصحيح، باب فضل فاطمة؛ ابن ہشام، السیرة، دوم ۹۹-۹۷؛ اور لیں کاندھلوی، دوم ۲۸-۱۲۳؛ شبیل، اول ۳۳۳-۳۳۳. بحوالہ طبری وابوداؤد۔

(۶۲) ابن حشام، السیرة، سوم ۱۲-۱۳؛ فتح الباری، غزوہ فتح مکہ، شیلی، اول ۵۱-بحوالہ زر قانی، دوم ۳۳۶؛ اور لیں کاندھلوی، سوم ۷-۵؛ بحوالہ فتح الباری، ۸، ۲؛ بزر قانی، دوم ۲۹۲؛ صنی اور حسن مبارکپوری، الرجیق المختوم، (اردو)، علی گڑھ ۱۹۸۸ء؛ فتح کے سے قبل حضرت علی ہاشمی اور حضرت ابوسفیان امویٰ کے مابین تجدید حکم حدیبیہ کے باب میں جو گفتگو ہوئی تھی اس کے بعض نتیجے جملے تو ہمارے سورخین نقل کرتے ہیں لیکن محبت آمیز جملوں کو نقل کرنے سے گزیری کرتے ہیں۔ حضرت علیٰ سے جب حضرت ابوسفیان نے اس مسئلہ میں رائے و نصیحت مانگی تو حضرت علیٰ نے فرمایا: "اللہ کی قسم میں نہیں جانتا کہ آپ کے کام کوئی چیز آسکتی ہے۔ لیکن آپ ہونکاند کے سید ہیں لہدا لوگوں کے سامنے ان کو پناہ جووار دیں اور پھر وطن واپس جائیں۔" حضرت ابوسفیان نے ان کے مشورہ پر عمل کیا تھا.....۔

(۶۳) سوانح خاکہ در الاصابة و اسد الغابة۔

(۶۴) مسلم، الصحيح، کتاب القدر؛ اور لیں کاندھلوی، سوم ۳۲-۳۳۔

(۶۵) مسلم، الصحيح، کتاب النکاح، باب تحریم الربیبة۔

(۶۶) ابن سعد، بیہم ۵-۳۔

(۶۷) ابن اسحاق، اگریزی ترجیح ۲-۳؛ ابن سعد، بیہم ۳۰-۳۲؛ انساب الاشراف، اول ۳۹۷؛ امیر مظاہلہ ہو زیری ۸-۱۵؛ کتاب المحرر، ۹۹-۱۰۰ اور ۱۵۱؛ کتاب المعارف ۱۲۱؛ جمہرة ۷۰؛ الاصابة ۲۹۲؛ کتاب الاشراق، ۱۵۔

(۶۸) ابن حشام اول ۲۵۳؛ ابن اسحاق اگریزی ترجیح ۳۱۳؛ واقدی ۱۳۱؛ ابن سعد دوم ۳۱؛ بیہم ۳۲؛ بلاذری، انساب الاشراف، اول ۹۹-۳۹۷؛ طبری، دوم ۱۷-۲۳؛ بخاری، باب فضائل اصحاب النبي؛ سورج سدوسی ۳۰۔

سورخین کے اس تقریباً متفقہ بیان کا ذکر دچھپی سے خالی نہ ہو گا کہ بھت نبوی کے بعد قریش مکہ کے سخت کوشیوں نے ابوالعاص بن ریح عبد شمشی کو مجبور کرنا چاہا تھا کہ وہ اپنی ہاشمی یہوئی کو طلاق دے دیں جس طرح ابوالعباس ہاشمی نے اپنی دتوں بہوؤں حضرت رقیہ اور حضرت ام کلثوم کو طلاق دلوادی تھی مگر حضرت ابوالعاص نے ان کا مطالبہ ماننے سے انکار کر دیا تھا اور اسی حسن سلوک اور ان کے مجموعی طرزِ عمل پر رسول اکرم ﷺ نے ان کی تحسین فرمائی تھی جس کا ذکر بخاری میں موجود ہے۔

(۶۹) ملاحظہ ہو جائیے ۶۸ کے حوالے بالخصوص ابن ہشام، اول ۹۵۷: طبری دوم

۔۳۷۰-۷۲

(۷۰) ابن ہشام، اول ۶-۳۵۳: طبری دوم۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: میری کتاب بہر نبی میں شکیم ریاست و حکومت، قاضی پیشرز دہلی ۱۹۸۸ء، باب دوم میں بن عبید مناف کے قول اسلام پر بحث اور اس کے متعلقہ حواشی: نقوش رسول نبیر، چشم دوداڑہ،

(۷۱) ابن احیان، ۵۳۶، واقعی ۹-۸۰۲: طبری، سوم ۵۰-۵۱: محدث الفابی، چشم ۳۸-۲۳۶۔  
بن عبید نبی میں شکیم ریاست و حکومت مذکورہ بالا بحث۔

(۷۲) ابن ہشام، ۳۱۸، طبری دوم ۱۳-۱۳۱۳ اور ۳۲۳-۳۲۲: الكامل دوم  
۹۰-۹۱: البداية والنهاية، سوم ۲۶-۲۲-۱۲۲۔ بن عبید نبی میں شکیم ریاست و حکومت، مذکورہ بالا بحث۔

(۷۳) ابن احیان، ابن ہشام، ابن سعد، طبری و واقعی محدث الفابی بالاستعمال لور الاصدابة میں ان کے تراجم ملاحظہ ہوں۔ بن عبید نبی میں شکیم ریاست و حکومت، مذکورہ بالا بحث۔

(۷۴) بلاذری، انساب الاشراف، اول ۱۳۵-۳۶: الكامل دوم ۷-۷۰: کتاب المنق،  
۔۳۸۳-۸۶

(۷۵) ابن احیان، ۱۲۳: انساب الاشراف، اول ۱۳۸: زیری ۸-۱۳۵: الكامل، دوم  
۷۰-۷۱: کتاب المنق، ۳۸۳-۸۶

(۷۶) بلاذری، انساب الاشراف، اول ۳۹، ۱۳۸-۷: البداية والنهاية، سوم ۱۳۶  
دوم، مذکورہ بالا: الكامل، دوم ۹۲-۹۰-۷: کتاب المنق، طبری دوم، ابن سعد،  
دوم، مذکورہ بالا: الكامل، دوم ۹۲-۹۰-۷: البداية والنهاية، سوم ۱۳۶ وغیرہ۔

(۷۷) ابن احیان ۱۲۳، ۱۳۶، ۱۲۷، ۱۲۷: ابن سعد، سوم ۵۷-۵۵: چشم ۲۷-۲۳-۳: زیری ۱-۱۰۱۔

(۷۸) زیری، ۲۲-۲۳، ۱۲۲: ابن احیان، ۱۳۲۸، ۱۳۶: ابن سعد، سوم ۵۶-۵۵: چشم ۲۷-۲۶-۳۶: طبری، دوم ۳۲۰: بلاذری، انساب الاشراف، اول ۱۰: کتاب المعرف ۱۳۲، ۱۹۲: الكامل، سوم  
۸۲-۱۸۵: جمهیرہ ۱۵-۱۳۔

(۷۹) ابن سعد، سوم ۵۶-۵۵: چشم ۲۳-۲۲: زیری، ۲۲: انساب الاشراف، ۱۰: کتاب المعرف،  
۱۳: طبری دوم ۹۲-۹۱: جمهیرہ ۱۵-۱۳۔

(۸۰) ابن سعد اور بلاذری وغیرہ کے مذکورہ بالا حوالے۔ روایات کا اس پر اختلاف ہے کہ

رسول اکرم ﷺ نے ایک یادس یا سود خروں کے منسوب کرنے کی بات کمی۔ بہر صورت حضرت مہانؑ کی فضیلت اور ان سے آپؐ کی محبت و تعلق خاطر کا اندزادہ ہوتا ہے۔

(۸۱) ابن اسحاق، ۱۳۶، ۱۱۶ اور ۱۶۱؛ ابن سعد، سوم، ۱۸۲؛ زیری ۱۵۳۔

(۸۲) ابن بشام، اول، ۹۳-۲۹۳؛ البداية و النهاية، سوم، ۲۲-۲۳۔

(۸۳) ابن بشام، اول، ۳۲۱؛ نیز ملاحظہ ہو: الکامل، دوم، ۹۱-۹۳؛ البداية و النهاية، سوم، ۶۵۔ اور ۱۳۵-۳۶۱۔

(۸۴) ابن سعد، چہارم، ۹۳-۹۵، ۹۳-۱۰۳، ۱۰۰-۱۱۶؛ ابن اسحاق، ۱۱۶، ۱۳۶؛ کتاب المنقى، ۳۵۷؛ زیری، ۸۳-۸۷، جمہرہ ۷۵-۷۳۔

(۸۵) ابن بشام، دوم، ۲۸-۲۰۰-۲۸ و بعد؛ زیری، ۳۶-۱۲۳؛ جمہرہ، ۳-۱۰۲۔

(۸۶) زیری، ۱۲۳-۲۲؛ ۱۲۳-۱۱۲؛ اسد الغابة، اول، ۱۱۲؛ مطابق معاذیہ کا بیان ہے کہ وہ عمرۃ قمری کے دن مسلمان ہوئے اور نبی اکرم ﷺ سے بطور مسلم ملاقات کی البتہ اپنا اسلام اپنے والدین پر غیر رکھا۔ سید سلیمان ندوی نے سیرت النبی، اول، ۳۶۷ (حاشیہ نمبر ۱) میں اس روایت کو تکلیف کیا۔

۶

(۸۷) ابن بشام، ابن سعد، وغیرہ کے ذکورہ بالاحوال ملاحظہ ہوں۔

(۸۸) ابن بشام، دوم، ۲۶۳-۲۶۵؛ والدنی، ۳۲۹-۳۳؛ ابن سعد، ششم، ۳۱۰-۳۱۲؛ طبری: ملک الغابة، ۷۱۳۔

(۸۹) مثلاً ملاحظہ ہو: شبلی، سیرت النبی، اول؛ ابوالاعلیٰ مودودی، خلافت و ماؤنیت کے باشہ متعلق۔

(۹۰) مثلاً ملاحظہ ہو: سید سلیمان ندوی کا حاشیہ، سیرت النبی، شبلی، اول، ۳۶۷ (حاشیہ نمبر ۱)۔

(۹۱) منافقین کے آغاز و ترتیب طبقات کے لئے ملاحظہ ہو: ابن بشام کی بحث۔

(۹۲) کتاب المعبیر، ۲۲-۲۱-۲۰؛ اسد الغابة، سوم، ۱۳۶-۱۲-۱۱؛ شعبہ ۱-۳۱۹؛ الاصابة، سوم، ۳۰۳۶ (نمبر ۱)۔

(۹۳) بن امیہ کے اسدی حلفاء اور موافی کے اسلام کے لئے ملاحظہ ہو: ابن اسحاق

ب۔ ۲۳۰، ۳۳۰: طبری، دوم ۵۵۶: نیز میری کتاب مذکورہ بالا۔

نہماں (۱۰۱) ابن ہشام، دوم ۱۸-۳۱۵؛ والتدی، ۲۰۰: وابعد؛ طبری، دوم ۲۳۳: قرآن  
۹۷: انتجد، سورہ فتح، آیت ۱۸؛ ابن سعد، دوم ۷۴؛ ابن خلدون، دوم ۷۸۵۔

کے (۱۰۲) مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو؛ میری مذکورہ بالا کتاب، باب چہارم کی متعلقہ بحث۔

ن کے (۱۰۳) اسد الغابہ، دوم ۳۵۰۔

کے او (۱۰۴) ابن ہشام، دوم ۳۳۰؛ سوم ۵۰۰؛ والتدی، ۸۸۹، اور ۹۵۹؛ ابن سعد، دوم ۷۱۳:  
باب الاشراف، اول ۳۰۳، چہارم ۱۵۰؛ فتوح البلدان، ۷۰؛ طبری، سوم ۷۳ اور ۹۳؛ اسد الغابہ،  
سراف ۳۵۸-۵۹۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب المعارف، ۱۲۳، ۲۸۳؛ کتاب المحرر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی،  
بی تملیم ۳۶۳۔

۷۳۰ (۱۰۵) بالترتیب ملاحظہ ہو: فتوح البلدان، ۳۸؛ اسد الغابہ، چہارم ۸-۱۰۷-۱۰۷/ کتاب  
المحرر، ۱۲۶؛ جمهرہ، ۳۷؛ انساب، چہارم (ب) ۱۳۰/ فتوح البلدان، ۹۲؛ اسد الغابہ، اول  
۳۵-۲۱؛ ابن ہشام، دوم ۵۳۳؛ ابن سعد، اول ۲۶۵؛ فتوح البلدان، ۸۰؛ طبری، سوم ۳۲۸؛ اسد  
الغابہ، دوم ۸۲-۸۳۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب المحرر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم ۳۶۳۔

(۱۰۶) فتوح البلدان، ۲۸؛ اسد الغابہ، ۲۵-۲۶؛ کتاب المحرر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم ۳۶۳۔

(۱۰۷) فتوح البلدان، ۷۰، ۸۰؛ اسد الغابہ، دوم ۱۳-۱۲؛ کتاب المحرر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم

نیادتسوس

، تھی۔

(۱۰۸) اسد الغابہ، دوم ۳۱۵؛ کتاب المحرر، ۱۲۵-۲۶۔

(۱۰۹) ابن سعد، دوم ۳۳۵؛ اصحابہ، دوم ۳۵ (نمبر ۳۲۶۳)؛ اسد الغابہ، دوم ۹-۳۰۸۔

(۱۱۰) مفصل بحث کرنے میری مذکورہ بالا کتاب کا باب چشم ملاحظہ کریں۔

گئے (۱۱۱) حضرت ولید امویؓ کے کرواد و عمل کے بارے میں میری غیر مطبوعہ کتاب "حضرت  
لید بن عقبہ اموی-حیات و شخصیت" میں مفصل بحث ہے۔ عبد نبوی میں ان کے عامل صدقات کے  
ثری بارے کے لئے ملاحظہ ہو: ابن ہشام، دوم ۷-۹؛ والتدی، ۲۹۶-۹؛ ابن سعد، دوم ۹۸۰-۸۱؛ اسد الغابہ،  
۹۰-۹۱؛ نیز میرا مصون "تاریخ اسلام میں فتن شان نزول کی اہمیت-ایک تنقیدی نظر"؛ تحقیقات  
ابن بلای، علی گڑھ ۱۹۸۲ء، جلد ۱، شمارہ ۱، ۲۔

۱۳۶۔ طبری، دوم ۵۵۶؛ نیز میری کتاب مذکورہ بالا۔

(۱۰۱) ابن ہشام، دوم ۱۸-۱۵؛ والتدی، ۲۰۰؛ وابعد؛ طبری، دوم ۲۳۳؛ قرآن  
کشید، سورہ فتح، آیت ۱۸؛ ابن سعد، دوم ۷۷؛ ابن خلدون، دوم ۷۷-۸۵۔

(۱۰۲) مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو؛ میری مذکورہ بالا کتاب، باب چہارم کی متعلقہ بحث۔

(۱۰۳) اسد الغابہ، دوم ۳۵۰۔

(۱۰۴) ابن ہشام، دوم ۳۳۰؛ سوم ۵۰۰؛ والتدی، ۸۸۹؛ اور ۹۵۹؛ ابن سعد، دوم ۷۷؛  
نساب الاشراف، اول ۳۰۳، چہارم ۱۵۰؛ فتوح البلدان، ۷؛ طبری، سوم ۳۷ اور ۹۲؛ اسد الغابہ،  
ف۳۵۸-۵۹۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب المعارف، ۱۶۳، ۲۸۳؛ کتاب المعتبر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی،  
تمذیب ۳۶۲۔

(۱۰۵) بالترتیب ملاحظہ ہو: فتوح البلدان، ۳۸؛ اسد الغابہ، چہارم ۸-۷-۱۰ / کتاب  
المعتبر، ۱۲۶؛ جمهرہ، ۷۳؛ نسب، چہارم (ب) ۱۳۰ / فتوح البلدان، ۹۲؛ اسد الغابہ، اول  
جل ۳۵-۲؛ ابن ہشام، دوم ۵۳۳؛ ابن سعد، اول ۲۶۵؛ فتوح البلدان، ۸۰؛ طبری، سوم ۳۲۸؛ اسد  
الغابہ، دوم ۸۲-۸۳۔ نیز ملاحظہ ہو: کتاب المعتبر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم ۳۲۳۔

(۱۰۶) فتوح البلدان، ۳۸؛ کتاب المعتبر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم ۳۲۳۔

(۱۰۷) فتوح البلدان، ۷۰، ۸۰؛ اسد الغابہ، دوم ۱۳-۱۲؛ کتاب المعتبر، ۱۲۵-۲۶؛ زرقانی، سوم  
۳۲۳۔

(۱۰۸) اسد الغابہ، دوم ۳۱۵؛ کتاب المعتبر، ۱۲۵-۲۶۔

(۱۰۹) ابن سعد، دوم ۵۳۵؛ اصحابہ، دوم ۲۵ (نمبر ۳۲۶)؛ اسد الغابہ، دوم ۹-۸-۷-۶۔

(۱۱۰) مفصل بحث کے لئے میری مذکورہ بالا کتاب کا باب چشم ملاحظہ کریں۔

(۱۱۱) حضرت ولید امویؑ کے کروار و عمل کے بارے میں میری غیر مطبوعہ کتاب "حضرت  
لید بن عقبہ اموی - حیات و شخصیت" میں مفصل بحث ہے۔ عہد نبوی میں ان کے عامل صدقات کے  
تربیت کے لئے ملاحظہ ہو: ابن ہشام، دوم ۷۷-۹؛ والتدی ۸۱-۲۹۶-۹۸؛ ابن سعد، دوم ۱۲۱؛ اسد الغابہ،  
نهم ۹۰-۹۱؛ نیز میرا مفسون "تاریخ اسلام میں فتن شان نزول کی اہمیت - ایک تنقیدی نظر"، تحقیقات  
ولی علی، علی گڑھ ۱۹۸۲ء، جلد ۱، شمارہ ۱، ۲۔

(۱۱۲) اسد الغابہ، چارم ۷-۸۵-۸۳: ابن خلدون، تاریخ دوم: نیز عہد نبوی میں

نظام ریاست و حکومت کا باب چشم۔

(۱۱۳) انساب، چہارم ۱۵۰: اسد الغابہ، چہارم ۷-۸-۱، ۱۰۷-۸ باہر تسبیب: تکلیف: مولوی ۴۰۰ میں

(۱۱۴) بخاری، جامع صحیح، باب فضائل اصحاب النبی ﷺ۔

(۱۱۵) زیری، ۷-۲: جمہر، ۵، ۷-۸۔

(۱۱۶) کتابی، اول ۳۰-۲۔

(۱۱۷) کتابی، اول ۶-۷۔

(۱۱۸) ازرقی، ۷-۲۸: اکایاں ہے کہ فتح کر کے سال مسلمانوں پر حج فرض نہیں ہوا تاہم جاتی

روایات کے مطابق حضرت عتاب اموی نے مسلمانوں کو حج کر لیا تھا، جبکہ دوسرے نقطے نظر کے لئے ملاحظہ ہو: ابن سعد، چشم ۳۲۶: کتاب المعتبر، ۱: نیز ابن ہشام، سوم ۵۰۰: واقعی ۹۵۹: ابن سعد، دوم ۷-۱۱: طبری، سوم ۷-۳: فتوح البلدان، ۵۳: اسد الغابہ، سوم ۵۹-۳۵۸: کتابی، اول ۹-۱۰۔

(۱۱۹) زیری، ۷-۸۔

(۱۲۰) ابن سعد، ہشتم ۲۳۰: زیری، ۱۳۵۔

(۱۲۱) ابن ہشام، دوم ۶۵۳: ابن سعد، چارم ۲۸: الکامل، دوم ۳۲۱ وابعد: البدایہ

والنهایہ، چشم ۲۲: نیز ملاحظہ ہو: کتاب الاخلاقی، ہشتم ۲-۱: انساب الاشراف، چشم ۲۲-۲۳۔

(۱۲۲) خلافت صدیقی کے استحقاق لور دوسرے مباحث کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، سوم

۱۰-۱-۲۰۳، ۲۰۳-۲۱۸ وابعد: عنہاج السنہ، اول: العواصم من القواسم کے متعلق مباحث: نیز سید احمد اکبر آبدی، صدیق اکبر، ندوۃ المصطفیٰ، دہلی ۷-۱۹۵۱م، ۸-۲۱، ۲۲-۳۱، ۳۱-۳۳: البدایہ والنهایہ، چشم ۵-۳۵-۵۲۔

(۱۲۳) یعقوبی، دوم ۱۳۶ مابعد۔

(۱۲۴) یعقوبی، دوم ۱۳۳۔ نیز ملاحظہ ہو: ابن سعد، چارم ۷ پر صحابی موصوف کی دفتر

ام خالدؓ کی سند پر مردی ہے کہ حضرت خالدؓ نے حضرات عثمان و علیؑ سے کہا تھا: "اے بنو عبد مناف! کیا تم اس پر راضی ہو گئے کہ تم پر کوئی اور حکومت کرے یا خلافت کا حقدار ہو؟" کہا جاتا ہے کہ خالد بن سعید بن عاص امویؑ نے بھی حضرت ابو بکر صدیقؓ کی بیعت تین ماہ بعد کی تھی۔

(۱۲۵) یعقوبی، دوم ۲۳۰۔

ہمارے عبد جدید کے بہت سے علماء اور سور خصوصی ان محیثت آمیز رواਤوں کے فریب کا  
نکاح ہو گئے ہیں خلا لامحظہ ہو: سید احمد اکبر آبدی، صدیق اکبر ۷۲-۷۳ وغیرہ۔

یہاں تاملہ ذکر بات یہ ہے کہ اگر حضرت ابوسفیان امویٰ نے اپنی سابقہ عداوتِ اسلام میں یہ  
بات کی تھی تو حضرت خالد بن سعید امویٰ نے، جو کہ ابتدائی مسلم اور سابقون اولوں میں سے تھے، کس  
جذبہ سے کیا تھا یا حضرت زید بن عمیم اسدیٰ نے ایسی بات کیوں کی تھی؟ ظاہر ہے کہ ان سب کا  
مقدوم قدر ایکجیزی نہیں تھا بلکہ وہ عبد مناف کے یا اقبال کی دوسرے خاندان قریش کو ترجیح دیا اور  
روایات کے خلاف بنتے تھے۔

(۱۲۶) زیدی ۲۲: ۱۵۰ محدث، سوم ۲۰، چشم ۲۲۳: انصاب الاشراف، اول ۳۰۰؛ طبری،

سوم ۳۸۵: جمهورہ، ۳۱: نیز لامحظہ ہو: الکامل، سوم ۲۹۷: ابن سحد، چشم ۳۱۔

(۱۲۷) طبری، سوم ۸۶۴

(۱۲۸) طبری، سوم ۸۶۵

(۱۲۹) یعقوبی دوم ۱۵۳: ابو يوسف، کتاب الغراج، ۲۵۔

(۱۳۰) زیدی ۳۵-۲۲۲

(۱۳۱) حضرت زید بن ابی سفیان امویٰ کے اسلوحتی نسب کے لئے لامحظہ ہو: طبری، چشم ۲۱۳-۲۱۴: جہوں نے اسلوحت کی روایت "فیحا قیل" (جیسا کہ کہا گیا) کے الفاظ سے یہاں کی ہے جو اس  
کے ضعیف ہونے کی علامت ہے اور پھر دوسرے صفحہ پر ایک روایت ایسی یہاں کی ہے جس سے اسلوحت  
کی تردید ہوتی ہے۔ نیز لامحظہ ہو: الکامل، سوم ۳۵-۳۲۲

اس اسلوحتی نسب کے سلسلہ میں حضرت معاویہ بن ابی سفیان امویٰ پر قدیم و جدید سور خص  
نے اعتراض کیا ہے کہ انہوں نے عکس سیاسی صفت حاصل کرنے، زید بن ابی سفیان کو حضرت علیؑ کی  
حیات ترک کرنے اور اپنی موافقت پیدا کرنے کے لئے غلط طور پر اپنا بھائی اور اپنے والد حضرت  
ابو سفیان کا فرزند حليم کیا تھا۔ جہاں تک اس فعلی خلیفہ کی شرعی حیثیت کا تعلق ہے تو ان کے تمام  
محاصرین نے، جن میں صحابہ کرام کی خاصی تعداد شامل تھی، جائز و مباح اقام سمجھ کر قبول کیا تھا اور  
کی نے کوئی اعتراض نہیں کیا، یہاں تک موطاالممالک میں ان کو فرنزیب ابی سفیان حليم کیا گیا ہے۔  
الواحشی من القواسم، ۲۲-۲۳۵ میں اس موضوع پر کافی مفصل بحث ہے اور اسلوحت کی تردید

ہے۔ حضرت معاویہ پر استحاق کا الزام بعد میں اموی خلاف مورخوں اور متعصب راویوں اور مصنفوں نے عائد کیا ہے۔ اس کی تردید کے لئے ملاحظہ ہو: خلافت و طویکت کی تاریخی و شرعی حیثیت، ۵۰۹-۱۳؛ محمد تقی عثمانی، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور تاریخ حقائق، ادارۃ المعارف، کراچی، ۱۹۸۲ء، ۱۷۹-۸۳، (۱۳۲) انساب الاشراف، ۷۳-۲۲، ۱۵-۲۲؛ الکامل، سوم ۷۲-۷۲؛ البدایہ والنہایہ، ۷۳م

۱۳۵-۳۶

(۱۳۳) انساب الاشراف، ۷۳-۲۵، ۲۲-۲۵؛ الکامل، سوم ۷۲-۷۲؛ البدایہ والنہایہ، ۷۴م  
۱۳۴-۳۷ وابعد۔

(۱۳۴) مثلاً ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۲۳-۲۲، ۲۲۲-۳۳، ۲۳۲-۳۳؛ الکامل، سوم ۷۳-۷۲۔  
خورشید احمد فارق، تاریخ اسلام۔ خلافت راشدہ و بنی امية، دبلیو ۱۹۷۸ء، ۱۳۲-۳۹، جن کا پورا مطالعہ  
تاریخی و ذہنی کبھروی اور واقعات کو صحیح کرنے اور بلا سند و حوالہ یا ضعیف و مرجوح روایات پر اپنے نتائج  
کی عمارت کھڑی کرنے کا شاہکار ہے۔ انہوں نے تاریخ فخاری کے بجائے "تاریخ سازی" کی ہے۔

(۱۳۵) انساب الاشراف، ۷۳-۲۲؛ البدایہ والنہایہ، ۷۴م ۱۳۳، سعید احمد اکبر آپدی،  
علمان ذوالنورین، ۹۶۔

(۱۳۶) انساب الاشراف، ۷۳-۲۵۔

عام طور سے متعصب و جانبدار مورخین نے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت  
عثمانؑ کو صرف بنو امية بالخصوص بنو عقبہ بن ابی معیط سے محبت تھی حالانکہ یہ قطعی صحیح نہیں ہے۔ ہو سکتا  
ہے کہ فطری رحمان کے نقاشے سے وہ اپنے خاندان سے زیادہ محبت کرتے ہوں مگر اس کا مطلب یہ ہرگز  
نہیں کہ وہ بنو عبد مناف سے محبت نہیں کرتے تھے۔ روایات سے واضح ہوتا ہے کہ وہ بنو عبد مناف ہی  
نہیں بلکہ پورے قبیلہ قریش سے بہت زیادہ محبت کرتے تھے اور ان کے محبوبوں کو بھی ان کی افتادہ  
محبت کا احساس تھا جس کا ثبوت ان کے طرزِ عمل سے ملتا ہے۔

(۱۳۷) حضرت عثمانؑ پر الاتهات کا بہت شانی و کافی جواب متعدد مورخوں نے دیا ہے۔ ملاحظہ  
ہو: عمر الدا تصر، خلفائے محمد، اردو ترجمہ، نقوش، رسول نمبر ۳۵۳-۱۱، ۱۳؛ محمد احسان صدیقی ندوی،  
اکھرار حقیقت، کراچی، فیر مورخ، اول ۳۶۳-۱۶۳؛ محمد سعید مظہر صدیقی، الہمداد المغرضة  
علی التاریخ الاسلامی، ریاض ۱۹۸۸ء؛ تاریخ تہذیب اسلامی، جلد دوم، ۷۳-۳۲، قاضی انن

العربي، العواصم من القواسم، ۱۱۱-۲۳؛ صلاح الدين يوسف، خلافت و ملوكیت کی تاریخی و شریعی  
جیشیت، ۹۸-۲۳۱۔

(۱۳۸) ابن سعد، چہارم ۵۷؛ اسد الغابہ، اول ۵۱-۳۵۰؛ اصحابہ، اول ۲۹۲ (نمبر ۱۵۰۰)۔

(۱۳۹) ابن سعد، یقین ۴۲؛ چہارم ۷۵؛ اسد الغابہ، سوم ۱۹۱ دایبعد۔

(۱۴۰) ابن خلدون، تاریخ، دوم ۱۰۰۳۔

(۱۴۱) کتاب المعارف، ۱۲۲؛ الکامل، ۱۹۹؛ ابن سعد، چہارم ۶۔

(۱۴۲) یعقوبی، تاریخ، دوم ۱۵۱۔

(۱۴۳) کتاب المعارف، ۲۸-۲۷؛ انساب الاشراف، ۳۹؛ طبری، چہارم ۳۰۳۔

(۱۴۴) کتاب المعارف، ۷۷۔

(۱۴۵) ابن سعد، چہارم ۵۳۔

(۱۴۶) ملاحظہ ہو: میری نذکورہ بالا کتاب "پر سیرت ولید اسموی"؛ سعید احمد اکبر آبادی، عثمان

ذوالتوین ۱۹۵-۲۰۰ دایبعد۔

(۱۴۷) طبری، چہارم ۲۶۹۔

(۱۴۸) ابن سعد، یقین ۳۲؛ اسد الغابہ، یقین ۱۰-۳۰۹؛ اصحابہ، دوم ۶-۳۵ (نمبر ۳۲۶۸)۔

(۱۴۹) ان کے جو دستاویز کے لئے ملاحظہ ہو: ابن سعد، یقین ۳۵-۳۲؛ اسد الغابہ، سوم ۹۱-۹۲۔

(۱۵۰) تحقیق، طبقات فضول الشراء، ۱۰۹؛ نیز ملاحظہ ہو: تحقیق کا حاشیہ ۳۔

(۱۵۱) ابن سعد، یقین ۷-۳۲۔

(۱۵۲) ابن سعد، یقین ۷۔ ابن سعد نے دو صفحے آگے لکھا ہے کہ جب حضرت معاویہؓ کی

خلافت کے اوپر میں حضرت عبد اللہ بن عاصم اسمویؓ کی وفات ہوئی تو انہوں نے بیساخت فرمایا: "اللہ

ابو عبد الرحمن پر رحم کرے! اب ہم کس پر فخر کیا کریں گے اور کس سے میہاٹ کیا کریں گے؟"

(۱۵۳) تحقیق، طبقات، ۱۲۳۔

(۱۵۴) کتاب الاغانی، چہارم ۳۲۳۔

(۱۵۵) طبری، چہارم ۳۰۰؛ الکامل، سوم ۱۸۲۔ طبری کی ایک اور روایت سے معلوم ہوتا

ہے کہ اپنی بیت کے بعد حضرت عثمانؓ نے حضرت عباسؓ گوبلایا اور ان کے مشوروں سے فائدہ اٹھایا۔

(۱۰۷) ان سعد، چدام ۳۲-۳۳

(۱۰۸) اس بحث کے لئے لاحظہ ہو: سید ابوالا علی مودودی، خلافت و طوکیت، ۱۸-۱۱۱: اور دوسرے تمام جانبدار سورخن کی تصنیف جنہوں نے طبری، چدام ۳۱۸-۲۳۷ اور قتاب، ۲۳-۲۴: البالدیہ والنهیہ، بحث ۹۷-۱۶۸ وغیرہ کی ضعیف رواتوں پر اعتماد کیا ہے۔

(۱۰۹) ان روایات پر تعمیدی بحث کے لئے لاحظہ ہو: عین ذوالتورین ۲۲۱-۲۲: انہوں حقیقت بدل ۳۰۳ وابعد، ۲۵۰-۲۵: حضرت عین پر اذلالات کی واضح تردید کے لئے لاحظہ کریں: عاضی ابو بکر بن المری، العوام من القواسم، ۱۱-۶۱ وابعد: تعلیمات مرتب: نیز ۱۳۹-۱۳۰

(۱۱۰) طبری، چدام ۳۵۴-۳۵۵: بکر عجی سوارد الطمأن، ۵۳۲: عین ذوالتورین، ۱۵-۱۶، ۲۳۲-۲۳۳

کتاب المعرف ۲۲: العوام من القواسم، ۱۲۵-۱۲۸: مع تعلیمات خلیفہ

(۱۱۱) طبری، چدام ۳۴۹-۳۵۰: ان سعد، ۳۲۳-۳۲۴: عوم ۱۵: بحسبہ بحث ۱۶۷-۱۶۸: البالدیہ والنهیہ، بحث ۱۶۰-۱۶۱: عین ذوالتورین ۱۵-۲۳۲-۲۳۳: وابعد: عین سفیہ الکبری، ۱۰۸-۱۰۹

(۱۱۲) طبری، چدام ۳۵۱-۳۵۲: عجی سوارد الطمأن، ۳۰۲: الکمل، عوم ۲۰-۲۰۱  
البالدیہ والنهیہ، بحث ۱۷۰-۱۷۱: عین ذوالتورین ۱۵-۱۱۱: وغیرہ روایات سے واضح ہوتا ہے کہ صحابہ  
کرام بالصوم ہو ر حضرت علی باخوص کوف، بصرہ، مکران کی باغیوں کی سلاش سے واقع تھے اور ان کے  
علماء اس توں سے یک دو قبڑاں ہوئے تو ان کی سلاش پر دلیل، میانا تھا۔ حضرت لاحظہ ہو: العوام من  
القواسم، سمع تعلیمات ۲۸-۲۹: حضرت عین کے خلاف باغیوں کے اذلالات کے جو جوابات  
حضرت علی نے دئے تھے ان کے لئے لاحظہ ہو: البالدیہ والنهیہ، بحث ۱۷۰-۱۱: ان کے آخری جمل  
کے لفاظات ہیں: ”...والله لو ان مفطح الجنة یہی لادخلت بنی اسریہ الیہا“ (۱۱۱)۔

(۱۱۳) طبری، چدام ۲۲۲-۲۲۳: ان سعد، عوم ۱۱: البالدیہ والنهیہ، بحث ۱۷۳-۱۷۱  
وابعد: عین ذوالتورین ۲۲۱-۲۲۲ وابعد: العوام من القواسم، ۱۱۰: قتاب الاشراف، بحث  
۱۷۱: حضرت نبوی کے لئے لاحظہ ہو: العوام، سمع تعلیمات خلیفہ ۲۱-۲۰

(۱۱۴) الکمل، ۲۳: ان سعد، عوم ۱۷-۱۸: طبری، چدام ۳۵۰ کا بیان ہے کہ  
حضرت حسن باغیوں کے آئے کے وقت حضرت عین کے پاس موجود تھے جبکہ حضرت علی ابجد الراء تھے

نقاوم پر اپنی فوجی کلکڑی (عسکر) کے ساتھ ان کی دفاعت کے لئے موجود تھے۔ وہ سرے صحابہ کے لئے مزید ملاحظہ ہو: العواصم من القواصم، ۳۲-۳۳ جس کے مطابق حضرات عبد اللہ بن عمر، حسن بن علی، زبیر بن ثابت، ابو ہریرہ، ابن زبیر، مروان رضی اللہ عنہم اور انصار کے کئی طبقات دفاع کے لئے موجود تھے۔ نیز ملاحظہ ہو: البدایہ والنہایہ، ۲۷؛ عثمان ذوالنورین، ۲۵۱، ۲۵۲، ۲۵۳۔

(۱۶۲) ابن سعد، سوم، ۲۲؛ طبری، چہارم ۵۳-۵۱؛ انساب، ۸۳-۸۵؛ نیز ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۴۰-۴۹، ۳۵۹-۳۵۸، ۳۸۲-۳۸۳، ۳۸۵-۳۸۸ وابعد: العواصم من القواصم، ۲۲-۲۳، جن کے مطابق حضرت عثمانؓ کے منصب کرنے کے باوجود حضرات مروان، ابن زبیر اور حسن و حسین رضی اللہ عنہم نے ان کی دفاعت جاری رکھی اور آخر تک ان کے دروازے پر موجود رہے تھے۔ مدینہ عثمانی کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۳۱۲؛ البدایہ والنہایہ، بحث ۲۷-۲۸ وابعد۔

(۱۶۳) انساب، ۷-۵۔

(۱۶۴) انساب، ۹-۷۔

(۱۶۵) انساب، ۱۰-۷۔

(۱۶۶) الکامل، سوم ۱۸۳۔

(۱۶۷) انساب، ۱۵-۱۳۔

(۱۶۸) کتاب المعتبر ۱۱-۱۲؛ طبری، چہارم ۳۰۵۔

(۱۶۹) طبری، چہارم ۶-۵؛ اس موقع پر حضرت عثمانؓ نے محیثت امیر المومنین مسلمانان عالم کے ہم اپنا پیغام بھی حضرت ابن عباسؓ کے ہمراہ بھیجا تھا جو انہوں نے یوم ترمذی میں مجمع عام میں پڑھ کر سنایا۔ ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۳۱۱-۳۰۷۔ نیز مقولہ ابن عباسؓ کے لئے ملاحظہ ہو: ابن سعد، سوم، ۲۰۰۔

(۱۷۰) زبیری ۵۷، ۱۲۶۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: ازوادی تعلقات پر میر انڈ کورہ بالا

ضمون۔

(۱۷۱) حضرت علیؓ کے انتخاب پر اختلاف صحابہ کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۵۲-۵۰؛ البدایہ والنہایہ، بحث ۲۶-۲۲۵۔ جن کے مطابق بیعت نہ کرنے والوں میں متعدد مہاجرین و انصار شامل تھے؛ ابن تیمیہ، منهاج السنۃ، ۷، ۲۳؛ شاہ ولی اللہ دہلوی، ازالۃ الخفاء، طبع اول غیر مورخہ، دو میں ۲۷۹؛ عباسی، خلافت معاویہ و زبیر، ۲۰۳؛ محمد اسحاق صدیقی ندوی، اظہار حقیقت، دو میں

”محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ“

۱۹۔ علامہ ابن تیمیہ اور شاہ ولی اللہ دہلوی کا موقف یہ ہے کہ حضرت علیؓ کی خلافت کا انعقاد مکمل نہیں ہوا تھا اور بہت سے صحابہ نے ان سے بیعت نہیں کی تھی جن میں حضرات سعد بن ابی و قاصٌ اور عبد اللہ بن عمرؓ وغیرہ جیسے بزرگ صحابہ شامل تھے۔

(۱۷۲) قصاص خون عثمان کے دو گروہ دعویدار ہوئے: (۱) حضرت عائشہ، حضرت زبیر اور حضرت طلحہ رضی اللہ عنہم کا تھاوار (۲) حضرت معاویہ اور ان کے رفقے کا درضی اللہ عنہم۔ ان کے مطالبات کے لئے ملاحظہ ہو: **الکامل**، سوم ۱۹۸-۲۰۳؛ البدایہ والنهایہ، **بُقْتَم** ۲۲۷-۲۸؛ از-الخلافہ، دوم ۲۷۹-۲۸۰ طبری، **بُقْتَم** ۱۶۰ کا بیان ہے کہ حضرت ابن عباسؓ نے حضرت علیؓ کو شہادت عثمانی کے بعد خلافت قبول کرنے سے روکا تھا کہ ان پر خون کا الزام لگ جائے گا۔ نیز ملاحظہ ہو: اظہار حقیقت، دوم ۳۶-۳۷، **بُقْتَم** ۹۵-۹۶، تفصیل کے لئے باب دوم و سوم دیکھیں۔ شاہ ولی اللہ دہلوی کا خیال ہے کہ قصاص پر قادر ہونے کے باوجود حضرت علیؓ نے خون عثمان کا بدلہ نہیں لیا اور ان کی اس احتجادی غلطی کے سبب صحابہ کرام کو ان کی بیعت سے گریز ہوا۔ طبری، ۱۷۵ کے مطابق حضرت طلحہ بن عبد اللہ تھی نے ترک قصاص کو ”ترک نظام اور عدم انعقاد سلطان“ کے مراد فرقہ دیا تھا۔

(۱۷۴) طبری، چہارم ۳۵۸؛ **الکامل**، سوم ۱۰۰؛ البدایہ والنهایہ، **بُقْتَم** ۲۲۷-۲۸ وابعد، اظہار حقیقت، دوم ۳۹-۴۰۔ نیز ملاحظہ ہو: **نهج البلاغہ**، دوم ۱۵۹ (طبع وار الکتب الکبری، قاہرہ)۔  
 (۱۷۵) طبری، چہارم ۴۰-۴۱؛ **الکامل**، سوم ۱۰۰-۱۰۱؛ البدایہ والنهایہ، **بُقْتَم** ۲۲۸؛ اظہار حقیقت، دوم، باب دوم۔

(۱۷۶) طبری، چہارم ۳۶۳؛ **الکامل**، سوم ۳-۴؛ البدایہ والنهایہ، **بُقْتَم** ۲۲۹؛ اظہار حقیقت، دوم، باب سوم، ۷-۸۔

(۱۷۷) طبری، چہارم ۳۱-۳۲؛ **الکامل**، سوم ۱۹۸-۱۹۹؛ البدایہ والنهایہ، **بُقْتَم** ۲۱؛ خلافت و ملوکیت ۳۲-۳۳؛ اظہار حقیقت، دوم ۲۰۱-۲۰۲۔ ان کی کثیر کا بیان ہے کہ خلافت علیؓ کے انعقاد کے بعد ان کے بہت سے امراء نے، جو قتل حضرت عثمانؓ میں ملوث تھے، انھیں مشورہ دیا کہ وہ شام سے حضرت معاویہؓ کو معزول کر کے ان کی جگہ حضرت سہل بن حیف انصاری کو مقرر کر دیں چنانچہ حضرت علیؓ نے ان کے مشورے پر حضرت معاویہؓ کو شام کی گورنری سے معزول کر دیا۔

(۱۷۸) **الکامل**، سوم ۹۸-۹۹؛ طبری، چہارم ۳۳۰۔

(۱۸۰) طبری، چہارم ۳۳۵؛ ابن حبیل، کتاب السنۃ، مطبوعہ کے مختصر، دوم ۲۱۳؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۲۲۹؛ الکامل، سوم ۲۰۳؛ نیز اظہار حقیقت، دوم ۱۶-۱۷-۹۸، ۲۱۵-۳۹۷۔ با بعد بعض دوسرے صحابہ کرام بھی حضرت علیؓ کے مدینہ منورہ سے باہر جانے کے مخالف تھے۔ چنانچہ طبری، جلد چشم ۱۷ کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن سلامؓ نے ان کو یہ کہہ کر رونکنے کی کوشش کی تھی کہ اگر آپ مدینہ منورہ سے چلے گئے تو نہ تو آپ پھر واپس آسکیں گے اور نہ اسلامی خلافت مدینہ لوٹے گی۔ مگر سبائیوں نے ان کو راجح کیا اور حضرت علیؓ نے بھی ان کی بات نہ مانی۔ ملاحظہ ہو: طبری، چہارم ۳۳۵-۵۸؛ الکامل، سوم ۲۲۲؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۳۲-۲۲۸؛ نووی، شرح مسلم، کتاب الفتن، کتاب فضائل الصحابة۔

(۱۸۱) طبری، چہارم ۸۹؛ ۳۸۸-۸۹، ۳۹۳-۹۲، ۳۸۸-۷، ۵۰۵-۵۰۵ و با بعد؛ الکامل، سوم ۲۳-۲۰۵؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۳۹-۲۳۷۔

(۱۸۲) طبری، چہارم ۲۲-۵۶۳، ۵۶۳-۲۲؛ الکامل، سوم ۳۲۵-۳۲۵؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۳۲۹-۳۲۹۔

(۱۸۳) طبری، چہارم ۷۵-۵۷۳، ۵۷۳-۲۸۵؛ الکامل، سوم ۸۲-۴۸۵؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۷-۲۵۲۔  
 (۱۸۴) ابن حبیل، کتاب السنۃ، مکہ مختار، دوم ۲۱۳؛ ابن سعد، چشم ۵۵؛ منهاج السنۃ، سوم ۱۸؛ ازالۃ الخفاء دوم ۲۸۳۔ امام ابن تیمیہ کا بیان ہے کہ حضرت علیؓ نے حضرت حسنؓ سے اپنی نمائست کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا تھا: ”تمہارے باپ کو یہ گمان بھی نہ تھا کہ معاملہ اتنا طول کھینچے گا، کاش تمہارا باپ آج سے میں سال پہلے مر گیا ہوتا۔“ ان کو بخوبی احساس ہو گیا تھا کہ جنگ کرنے سے جنگ نہ کرنا بہتر تھا۔ ملاحظہ ہو: منهاج السنۃ، دوم ۲۳۳۔

(۱۸۵) علماء اہل سنت میں سید ابوالا علی مودودی، خلافت و ملوکیت ۳۲-۳۰، ۱۳۲-۱۳۲ اس خیال کے سب سے بڑے ترجمان ہیں۔ جنگِ جمل کے ضمن میں تو وہ بھی جنگ برپا کرنے کی ذمہ داری قاتلوں اور سازشیوں کے سر ذاتے ہیں مگر جنگِ صفين کے لئے وہ سراسر حضرت معاویہؓ کو سورہ الدارم قرار دیتے ہیں حالانکہ یہ غلط ہے۔ ملاحظہ ہو: خلافت و ملوکیت کی تاریخی و شرعی دیشیت کے باب چہارم کی فصل سوم و چہارم۔

(۱۸۶) طبری، چشم ۵۱؛ الکامل، سوم ۳۱۹؛ البدایہ والنهایہ، بقیٰ ۳۹-۲۳۷۔ نیز

۲۷۶۔ تفصیلی بحث اور سید مودودی کے دلائل و خیال کی تردید کے لئے اظہار حقیقت، دوم کے باب دوم و سوم: نیز خلافت و ملوکیت کی تاریخی و شرعی حیثیت کے باب چہارم کی فصل چہارم ملاحظہ ہو۔

(۲۷۷) طبری، چشم ۵۵؛ الکامل، سوم ۳۱۹؛ البدایہ والنہایہ، بخش ۲۷۲، ۲۳۷-۲۹۷ نیز ملاحظہ ہو: خلافت و ملوکیت کی تاریخی و شرعی حیثیت کے ذکرہ بالا بواب و فصول: منهاج السنہ، دوم ۳۲۴-۳۲۳۔

(۲۷۸) کتاب المعارف، ۲۰۳؛ اسد الغابہ، سوم ۳۲۲-۲۳؛ اصحابہ، دوم ۳۸۷ (نمبر ۵۲۳)۔ حضرت عقیلؑ حضرت علیؑ سے تقریباً تیس سال بڑے تھے۔ صلح حدیبیہ کے بعد یا پہلے تک میں اسلام لائے اور بھرت کر کے مدینہ آبے اور حنین وغیرہ کے غزوات میں حصہ لیا۔ بحالتِ کفر وہ غزوہ بد رہ میں اسلام کے خلاف لڑے اور قید ہوئے تھے۔ وہ بڑے ذہین و فطیں، انساب قریش کے جید عالم اور صاحب کردار بزرگ تھے۔ قریش کے چار عظیم ترین جوں - عقیل، مخرمہ، حویطہ اور ابو جہم - کے رکنِ عظم تھے۔ ان سعد کے مطابق ان کی وفات خلافت معاویہ میں ہوئی مگر بخاری کی تاریخ صہیروں کے مطابق خلافتِ زید میں واقعہ حرہ سے قبل فوت ہوئے۔

(۲۷۹) مثلاً ملاحظہ ہو: اسد الغابہ، سوم ۳۲۳؛ اصحابہ، دوم ۳۸۷ (نمبر ۵۲۳۰)۔ ان روایات میں یہ ثابت کیا جاتا ہے کہ انہوں نے دولت کے لائق میں حضرت معاویہؓ کا ساتھ دیا تھا حالانکہ وہ اپنے سیاسی مسلک نیز حضرت معاویہؓ کے طریقہ کو غلط سمجھتے تھے۔ یہ روایت بدہماقاطع ہے کیونکہ وہ عدالتِ مجاہد نیز ایمانِ مومن کے قطبی خلاف ہے۔

(۲۸۰) غزوہ حنین کے واقعہ کے لئے ملاحظہ ہو: والقدی، ۹۱۸؛ ابن سعد، چارم ۳۳-۳۲۔ موخر الذکر نے غزوہ کا ذکر نہیں کیا ہے۔

(۲۸۱) ابن عساکر، چہارم ۱۳-۱۲۔

(۲۸۲) ابن عساکر، چشم ۸۸۔

(۲۸۳) الکامل، سوم ۳۱۱۔

(۲۸۴) ابن الجوزی، بحوالہ مختارات من ادب العرب، ازان ابو الحسن علی حنفی ندوی، مطبع مجلس دائرة معارف عثمانی، حیدر آباد دکن، غیر مورخ، دوم ۱۵-۱۳۔

(۲۸۵) ابن الحیدی، شرح نهج البلاغہ، جلد سوم ۸۳۶؛ البدایہ والنہایہ، بخش ۱۳۱؛ ازالۃ الخفاء، دوم ۲۸۳۔ نیز ملاحظہ ہو: الامامة والسياسة، طبع اول ۷، ۱۹۳۱، اول ۶-۷۔

(١٩٦) بخاري، جامع صحيح، كتاب فضائل الصحبة، مختالب الحسن والحسين  
وغيره: البداية والنتيجة، ج ٢، ١٢-١٣: العواسم من القواسم، ٧٠.

(١٧) طبرى، جم ١٢-١٣، نز لاظه عز: ١٢٠؛ البداية والنهایة، جم ١٦-١٧؛ الكامل، ٤٥٠: بقى، جامع صحيح، كتاب الصالح.

(۱۹۸) سب و ششم حضرت علیؓ کی رولیات کی روایتی لور در ایمی جیشٹ پر بحث کے لئے ملاحظہ ہوا، ان جغرافی میں تسطیر الجتان، ۵۳، ۵۲، ۶۲ وغیرہ۔ حافظ موصوف نے لکھا ہے کہ ان تمام رولیات میں کسی نہ کسی حجم کا حجم (علة) ہے۔ صحابہ کے پارے میں جو رولیات مثالیں بیان کرتی ہیں ان پر انہیں تیزی کے تجربہ کے لئے ملاحظہ ہونے والا ہے اجالستہ، سوم ۱۹۔ مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو۔ خلافت و ملوکت کی بد نجی و شری جیشٹ۔

(١٩٩) الکامل، جلد ۲

(۲۰۰) طبری، خیز-۱۲: الکامل، سوم ۸۳

(۲۰۱) ملا طبری، جم ۱۶۰، کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت صین نے جب حضرت صین کے فیصلہ صالحت سے اختلاف کیا تو برادر بزرگ نے ان کو تصرف رفاقت کی بلکہ سمجھایا مگر لہذا حضرت صین نے اس سے اتفاق کر لیا۔ ہمارے ہاتھے عام سور ختن نے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ حضرت صین نے حضرت مطہریؑ کی خلافت و بیت بکراہت قول کی تھی۔ ملاحظہ ہو تو یہ توڑی، الاخبار الطروال، لائلن ۱۸۸۸ء، ج ۳، اہل صین علی و بنوہ طبع قابو، ۵۰۳۔ مگر یہ رولیات صحیح نہیں معلوم ہوئی کوئی حضرت مطہریؑ کے ساتھ ان کے طرزِ عمل سے مل لیں کھاتا ہے۔

(۲۰۲) دوسری طرف بعض رولیات سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ انہوں نے بخوشی میں کی خلاف قول کی تھی۔ ملاحظہ ہوا لاحیار الطوال، ۲۳۳۔ اس کے علاوہ طبیری مابین کثیر و غیرہ کی محدث رولیات بھی میں کے ملزم عمل کو جعلیٰ ہیں اور ان کا کروڑ کے متین پور حوثی کے ضمن میں بھی آئندہ سے

(٢٠٣) البداية والنهاية، ج ٥ - ١٥٠

101  $\int_{\omega}(r \cdot r)$

(٢٠٥) شیخ زین العابدین، دوام ٨٣٣

(٢٠١) قطرانی مشرح صحیح بخاری، حسن الطالبین برگشی ۱۳۵۷ هـ، مولوی ۱۰، نسخه

کہ قیصر کے شہر پر سب بے پہلے جس نے چڑا کیا وہ یزید بن معاویہ تھے اور ان کے ساتھ حضرات ابن عمر، ابن عباس، ابن زیبر اور ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہم جیسے بزرگ و اکابر صحابہ کرام کی ایک جماعت تھی۔ نیز ملاحظہ ہوا: ابن مجر، فتح الباری، اول ۳۱۰، جن کا خیال یہ ہے کہ وہ حدیث نبوی جس میں قحطانیہ کے مجاہدوں کی مخفرت کی بشارت دی گئی ہے دراصل حضرت معاویہ، ان کے فرزند یزید اور ان کی مہم کے شرکاء کی منقبت میں ہے۔ یہ حضرت مہلب کا بھی خیال ہے۔ حدیث نبوی نہ کوہ بالا کے لئے ملاحظہ ہو: صحیح بخاری، مطبوعہ اصح المطابع، دہلی، اول ۳۱۰ (باب مقیل فی قتال الروم)۔ نیز ملاحظہ ہوا: ابن تیمیہ، منہاج السنۃ، دوم ۲۵۲؛ البدایہ والنهایہ، ششم ۸۱۔ حضرت حسین بن علی کی اس اموی شرکت میں شرکت کے لئے ملاحظہ ہوا: البدایہ والنهایہ، ششم ۱۵۱؛ ذہبی، تاریخ الاسلام، ۸۲؛ طبری، ثغیر، ۲۳۲؛ طبقات ابن سعد، ترجمہ حضرت حسین "اس بحث کے لئے ملاحظہ ہو: خلافت معاویہ و یزید، ۲۱-۳۰۔ طبری نے لکھا ہے کہ ۴۳۹ھ کی مہم میں یزید بن معاویہ نے روم پر حملہ کیا اور قحطانیہ تک پہنچ گئے اور ان کے ساتھ حضرات ابن عباس، ابن عمر، ابن زیبر اور ابوالیوب انصاری رضی اللہ عنہم تھے۔

(۲۰۷) (زیبری، ۳۰؛ ابن سعد، ثغیر، ۳۵؛ الكامل، سوم ۳۶۰؛ ابن عساکر، ۷، ۱۳)۔

(۲۰۸) (زیبری، ۳۱)۔

(۲۰۹) کتاب المعارف، ۳۲۰۔ ابن تیمیہ نے بہر حال اپنی روایات میں اسی کوئی بات نہیں

کہا ہے جس سے کسی دوسرے اموی کی شرکت کی نظر معلوم ہوتی ہو۔

(۲۱۰) (ابن عساکر، ششم ۲۷)۔

(۲۱۱) (یعقوبی، دوم ۲۲۵)۔

(۲۱۲) (یعقوبی، دوم ۲۲۷)۔

(۲۱۳) (یعقوبی، دوم ۲۲۵؛ الكامل، سوم ۳۰۸) نے اس کو ۴۳۱ھ/۶۲۱ء کا واقعہ قرار دیا ہے۔ نیز ملاحظہ ہو: یعقوبی، دوم ۲۱۳)۔

(۲۱۴) (یعقوبی، دوم ۲۳۱)۔

(۲۱۵) (ابن عساکر، ششم ۱۳۲، ۱۳۵، ۱۳۶)، کے مطابق حضرت سعید بن عاص اموی کی وفات ۴۵۸ھ/۷۸-۷۹ء میں ہوئی تھی۔

(۲۱۶) یعقوبی، دوم: ۲۲۵؛ ابن عساکر، چہارم - ۱۰۵۔

(۲۱۷) زیری، ۵۵-۱۵۳۔

(۲۱۸) ابن عساکر، هفتم: ۳۲۵-۳۲۔

(۲۱۹) ابن عساکر، هفتم: ۳۲۳-۳۲۔

(۲۲۰) ابن عساکر، هفتم: ۳۲۷-۳۱۔

(۲۲۱) ابن عساکر، هفتم: ۳۲۲-۳۲۔

(۲۲۲) حذف من نسب قریش، ۷: ۲۶۔

(۲۲۳) الکامل، چہارم: ۱۳۔

(۲۲۴) الکامل، پنجم: ۳۷۳۔

(۲۲۵) ابن عساکر، هفتم: ۳۲۸-۳۹۔

(۲۲۶) طبری، پنجم: ۱۶۷۔

(۲۲۷) ابن سعد، هفتم: ۳۶۷۔

(۲۲۸) ابن سعد، ایضاً یعقوبی، دوم: ۲۳۔ مورخ الذکر کی روایت میں یہ ہے کہ حضرت سعید بن عثمان اموی عامل خراسان نے سرفقد نجح کیا تو ان کے ساتھ حضرت قم بن عباس ہاشمی بھی شریک بھی تھے اور انہوں نے سرفقد عی میں وفات پائی۔

(۲۲۹) زیری، ۸۸۔

(۲۳۰) طبری، پنجم: ۳۲۱، ۲۳۲؛ الکامل، سوم: ۳۲۰۔ نیز ملاحظہ ہوا: ابن سعد، پنجم: ۲۲-۲۱۔ کے مطابق یہ تقریب ۵۳۲/۵۳۲-۶۳ میں حضرت مروان اموی کی پہلی ولادت مدینہ کے زمانے میں ہوئی تھی اور ۲۲۹/۲۲۹ تک جاری رہی۔ حضرت ابو ہریرہؓ ان کو اسلام کا پہلا قاضی کہا کرتے تھے۔ واقعہ کا بیان ہے کہ ہمارے اصحاب کے اتفاق کے مطابق حضرت عبد اللہ بن نوبل ہاشمی حضرت مروان بن حکم اموی کے پہلے قاضی تھے مگر بعض اہل بیت نہ صرف ان کے بلکہ کسی بھی ہاشمی کے اموی حکومت کے دوران قاضی بننے کا انکار کرتے ہیں۔

(۲۳۱) الکامل، چہارم: ۱۹۳؛ نیز ملاحظہ ہوا: ابن عساکر، ششم: ۱۳۲۔

(۲۳۲) الکامل، چہارم: ۱۹۳-۹۲۔

(۲۳۳) حضرت مروان اموی کے اکابر محدثین کے نزدیک ثقہ ہونے کے لئے ملاحظہ ہوا: بخاری، جامع صحیح، کی مختلف کتب میںے کتاب الحج، کتاب العتق، کتاب الہبة، کتاب الشروط، کتاب فضائل النبی ﷺ، کتاب المغازی، الكامل، چہارم ۹۲-۹۳: انساب، پنجم ۱۲۵۔ اس موضوع پر مکمل بحث کے لئے ملاحظہ ہو: العواصم من القواسم، ۸۹-۹۰، مع تعلیقات خطیب ۱-۲، جس کے مطابق حضرت مروانؓ صحابہ، تابعین اور فتحیاء مسلمین کے نزدیک اکابرین امت میں سے ہیں اور عدل کے مقام پر فائز ہیں اور ان کی روایات و فتاویٰ پر تمام فتحیاء امصار اعتماد کرتے تھے۔ خطیب کے مطابق حضرت مروانؓ کی روایت قول کرنے والوں میں حضرت سعید بن الحسین اور مدینیہ کے فتحیاء سبھ میں سے حضرات ابو بکر بن عبد الرحمن بن حارث بن ہشام مخزوی، عبد اللہ بن عبد اللہ بن عقبہ بن مسعود اور عروہ بن زبیر وغیرہ شامل تھے۔ ان کے سوا امام بخاری نے کتاب الوکالہ میں اور امام احمد بن حنبل نے ان کی روایات متعدد مقامات پر قول کی ہیں۔ امام عبد الرزاق امام یعنی وغیرہ نے بھی ان سے روایات لی ہیں۔ مزید بحث کے لئے ملاحظہ ہو: خاکسار کے دو مضافات: ۱- حضرت مروان بن حکم اموی۔ سیرت و کرواز کے و درخ، التوییہ، وعلی، جنوری۔ اپریل ۱۹۹۵ء۔ ۲- حضرت مروان بن حکم اموی اور امام بخاری، المأثر، متوازن، اگست۔ دسمبر ۱۹۹۹ء و جنوری ۲۰۰۰ء۔

(۲۳۴) خلافت و ملوکیت ۲۶-۱۲۳ء جس میں یہ واقعہ طبری، چہارم ۲۰۷-۲۰۰، استیعاب، اول ۱۳۵؛ ابن الاشر، الكامل، سوم ۳۲-۲۳۳؛ البدایہ و النہایہ، پنجم ۵۵-۵۰؛ اور ابن خلدون، سوم ۱۲، کے حوالے سے نقل کیا گیا ہے۔

(۲۳۵) قتل کے اصل اسباب کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، پنجم ۲۷۰-۲۷۱؛ الكامل، سوم ۲۸۲؛ البدایہ و النہایہ، پنجم ۵۲؛ خلافت و ملوکیت کی تاریخی و شرعی جیشیت ۳۷۳-۸۰۔

(۲۳۶) ابن عساکر، ششم ۲۷۔

(۲۳۷) کتاب المنمق، ۵۳۶؛ کتاب المحرر، ۲-۳۔

(۲۳۸) زبیری، ۸۶ اور انساب، اول ۳۰۰۔ یہ روایت ان دونوں سوراخین اور ماہرین نسب کے نزدیک ضعیف و مرجوح ہے کہ اول اللہ کرنے "زعموا" سے بیان کیا ہے جس کا مطلب ہے کہ راویوں کا خیال ہے اور موخر اللہ کرنے "یقال" (کہا جاتا ہے) کے لفظ سے شروع کیا ہے اور وہ دونوں روایت کے ضعیف ہونے کی دلیل ہیں۔ مزید برآں یہ روایت سعید مجھول پر جنی ہے کہ راویوں کے

ناموں کا علم و ذکر نہیں اور سنہ مجہول کی روایت بلا اختلاف مردود ہے۔ نیز ملاحظہ ہوا: ابن سعد،  
بُشْرٌ-۳۹-۴۰

(۲۳۹) ایک دلچسپ نکتہ یہ ہے کہ ان روایتوں سے حضرت معاویہؓ کے حلم و شرقی نفس کا  
علم ہوتا ہے۔ حضرت مروانؓ نے جب خلیفۃ المسیمین کو حضرت امامہ بیت ابی العاصؓ کے بارے میں سارا  
ماجرائکہ بیجا تو حضرت معاویہؓ نے ان کو لکھا کہ ”امامہ اپنی مرضی کی مختاریں اور ان کو ان کے حال پر چھوڑ  
و“ چنانچہ حضرت مروانؓ نے ان سے ذرا تعریض نہ کیا۔

(۲۴۰) انساب، چہارم (ب) ۷۵۔

(۲۴۱) زیری، ۸۲-۸۳؛ جمهہرہ، ۶۲۔

(۲۴۲) چند مبارک مستحبات کے سوا موجودہ دور کے پیشتر علماء، مورخین، مصنفوں اور  
ہلاء عموم و خواص کا بھی سہی خیال ہے۔ مثلاً ملاحظہ ہو: سید ابوالاعلیٰ مودودی، خلافت و ملوکت  
۴۷-۴۰، ۱۷۹-۲۰۵۔

(۲۴۳) البدایہ والنہایہ، بُشْرٌ-۸۰؛ انساب، چہارم (ب) ۳-۳؛ الامامة والسياسة، طبع  
ال، قاہرہ ۱۹۳۷ء، ۲۱۳۔ نیز ملاحظہ ہو: خلافی معاویہ و زید ۳۲-۳۳ و مайдن۔

(۲۴۴) الکامل، چہارم ۷-۱۲۔

(۲۴۵) طبری، بیہم ۳۰۳؛ البدایہ والنہایہ، بُشْرٌ-۲۲۹؛ زہبی، تاریخ الاسلام، سوم، ۹۱۔

(۲۴۶) طبری، بیہم ۳۰۳۔

(۲۴۷) انعقاد خلافت زید بن معاویہ کے لئے ملاحظہ کیجئے: صحیح بخاری، اصح  
لطائی، کراچی، دومن ۵۸۹؛ ۵۸۹-۱۰۵۳؛ صحیح مسلم، اصح الطائی، کراچی، دومن ۱۳۶، کتاب الامارة۔ یہ  
ام روایات حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کی بیعت زید سے متعلق ہیں۔ نیز ملاحظہ ہو: البدایہ و  
النہایہ، بُشْرٌ-۳۳، ۲۱۸-۲۳۲۔ مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو: خلافت و ملوکت کی تاریخی و شرعی  
بیت، ۳۰۱-۳۰۲؛ ابن خلدون، مقدمہ، فصل ولایۃ العهد، ۲۰۳-۳؛ العواصم من القواسم، مع  
اللقاءات خطیب، ۲۱۳۔ شیعی روایات اور ان کی ترجیحی کے لئے ملاحظہ ہو: خلافت و ملوکت، ۱۳۸۔  
ابن کثیر اور ذہبی کا بیان ہے کہ حضرت معاویہؓ نے زید کی نازدیکی کے بعد جمع عامت میں دعا کی  
لی: ”اَللّٰهُ تَوَسِّبُ كَمْ جَاتَتْ“۔ اگر میں نے اس کو اس لئے ولی عبد بنایا ہے کہ وہ اس کا اہل ہے تو اس

امر کو پایہ سمجھیں تک پہنچا دے اور اگر میں نے اس کو فرزند کی محبت کے جذب سے بنا لیا ہے تو اس امر کو مکمل نہ ہونے دے۔” البدایہ، بقیہ ۸۰: تاریخ الاسلام، دوم ۷۴۲: بحوالہ خلافت و ملوکیت کی شرعی اور تاریخی حیثیت، ۱۵۳: حاشیہ۔

(۲۲۸) طبری، بقیہ ۳۲۲۔

(۲۲۹) حضرت علی اکبر کے بارے میں حضرت معاویہ کا یہ تبرہ ان سے اپنے خون کے رشتے کے سبب تھا جو ان کی محبت اور حلم پر دلالت کرتا ہے۔

(۲۵۰) زیری، ۱۳۳؛ انساب، چہارم (ب) ۱۵-۱۳؛ ابن عساکر، بقیہ ۸۰-۷۸؛ الكامل، چہارم ۱۶-۱۵۔

(۲۵۱) طبری، بقیہ ۳۲۹-۳۲۹۔ مفصل بحث کے لئے ملاحظہ ہو: خلافت و ملوکیت کی شرعی حیثیت کے باب چہارم کی فصل ششم۔

(۲۵۲) طبری، بقیہ ۳۲۳-۳۲۳۔ یہاں یہ ذکر کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ طبری نے واقعہ کی یہ روایت لفظ ”زعم“ سے شروع کی ہے جو ان کے نزدیک اس کے مرجوح و ضعیف ہونے کی علامت ہے لیکن دوسرے مأخذ میں حضرت ابن عزر کے طرز عمل سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ روایت صحیح ہے کیونکہ وہ بیزید کی بیعت کر چکے تھے اور اس پر ازاول تا آخر قائم رہے۔ نہ صرف یہ، بلکہ انہوں نے اپنے الہ عیال اور دوسروں کو بھی بیعت بیزید کرنے اور فرمانبردار رہنے کا مشورہ دیا تھا۔ ملاحظہ ہو: صحیح بخاری، مذکورہ بالا۔

(۲۵۳) انساب، چہارم (ب) ۳-۳۔

(۲۵۴) طبری، بقیہ ۳۸۸؛ الكامل، چہارم ۳۰۔

(۲۵۵) واقعہ کربلا کی ترجیحی میں دو مکاسب ٹکر بن گئے ہیں۔ اول وہ طبقہ ہے جو اس واقعہ کی تمام تر ذمہ داری خلیفہ وقت، ان کے امراء و عمال اور بنو ایسے پر ڈالتا ہے۔ مثلاً ملاحظہ ہو: سید ابوالاعلی مودودی، خلافت و ملوکیت، ۸۱-۸۱۔ جبکہ دوسرے طبقہ کے نزدیک خرونج کی ذمہ داری حضرت حسین پر تھی اور ان کی شہادت کی ذمہ داری ہیجان کوفہ پر تھی۔ ملاحظہ ہو: محمود احمد عبادی، خلافت معاویہ و بیزید، ۹۵-۲۶۳۔ نیز ملاحظہ ہو: امام ابن تیمیہ، ابن حجر، اسرار احمد، عقیق الرحمن سنبلی وغیرہ کی تحقیقات۔

(۲۵۶) (الکامل، چہارم ۵۵؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۷۶-۷۳) اے ما بعد۔

(۲۵۷) نہ کوہ بالارویات سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی شکر کے سالاروں میں سے بعض نے حضرت حسینؑ کو خلیفہ اموی کے پاس خط لکھنے کے لئے آمادہ کیا تھا اور انہوں نے واقعہ لکھے بھی تھے۔

(۲۵۸) (نہجیری، ۵۷)۔

(۲۵۹) (الکامل، چہارم ۸۳؛ ابن عساکر، ہجوم ۷۰؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۹۵-۹۳) ما بعد۔ قبر و سر مبارک حضرت حسینؑ کے لئے ملاحظہ ہو: البدایہ و النہایہ، ہشتم ۲۰۳-۲۰۲۔

(۲۶۰) (الکامل، چہارم ۹۱؛ ۸۵؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۹۵-۹۷)۔

(۲۶۱) (الکامل، چہارم ۸۹، ۸۹)، کے مطابق قاتکوں کو فناخوندِ محمدی سے محرومی کی بشارت دی تھی اور ان سے ترک سوالات کا اغہار کیا تھا۔ نیز ملاحظہ ہو: البدایہ و النہایہ، ہشتم ۱۹۶ ما بعد۔

(۲۶۲) (ابن سعد، ہجوم ۲۳۸؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۲۰۳)۔

(۲۶۳) (الکامل، چہارم ۱۵-۱۴-۱۳-۱۲-۱۱؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۳۹-۳۸-۳۷-۳۶-۳۵) ما بعد۔

(۲۶۴) (کتاب المنعم، چہارم ۲۳-۲۲-۲۱؛ انساب، چہارم (ب) ۳)۔

(۲۶۵) (انساب، چہارم (ب) ۶)۔

(۲۶۶) (ابن عساکر، ہجوم ۲۲۹-۲۲۸)۔

(۲۶۷) (انساب، چہارم (ب) ۲۰)۔

(۲۶۸) (ابن سعد، ہجوم ۱۳۵)۔

(۲۶۹) (واعظ حرمہ سے متعلق مبالغہ آمیز روایتوں کے لئے ملاحظہ ہو: (الکامل، چہارم ۲۱-۲۰؛ البدایہ و النہایہ، ہشتم ۲۲-۲۱)۔

(۲۷۰) (البدایہ و النہایہ، ہشتم ۲۳۳؛ "مارأيت منه ماتذكرون، وقد حضرته واقت  
عنه فرأيته مواطئها على الصلاة، متحرياً للخير، يسأل عن الفقه، ملا زما للسنة. قالوا: فإن  
ذلك كان منه تضليلك، فقال: وما الذي خاف مني أورجا حتى يظهره إلى الخشوع؟  
فأطالعكم على ماتذكرون من شرب الخمر؟ فلئن كان أطالعكم على ذلك انكم لشر كاء و  
وان لم يكن أطالعكم مما يحل لكم ان تشهدوا ابصاركم تعلموا"۔

(۲۷۱) (ابن تیمیہ، فتاویٰ، سوم ۱۰-۹-۸-۷)۔ کرد اے خلیفہ نہیں کے بارے میں ملاحظہ ہو: البدایہ

والنهاية، ۲۹-۲۲۶۔

(۲۷۲) زبیری، ۵۸۔ نیز ملاحظہ ہوں: روایات طبری، ابن اثیر اور ابن کثیر وغیرہ جو خاندان ابن حسین کے مدینہ بھیجنے جانے سے بحث کرتی ہیں۔

(۲۷۳) الكامل، چہارم ۷-۸۔ ابن اثیر نے اس حسن میں ایک دلچسپ روایت یہ لکھی ہے کہ ایک دن جب خلیفہ اموی نے حضرت علی زین العابدین کو بلایا تو ان کے ساتھ عمرو بن حسن بھی تھے جو اس وقت ایک چھوٹے بچہ تھے۔ خلیفہ نے اپنے فرزند خالد بن زید کی طرف اشارہ کر کے عمرو بن حسن سے کہا: ”ان سے لڑو گے؟“ عمرو نے جواب دیا: ”ایک چاقو مجھے دیجئے اور ایک اسے دیجئے تاکہ میں اس سے لڑوں۔“ زید نے عمرو کو سینے سے چھٹا لیا اور کہا: ”زرسانپ کی اس عادت کو میں پہچانا ہوں۔ سانپ سانپ ہی کو جنم دیتا ہے۔“ نیز ملاحظہ ہو: زبیری، ۵۸۔

(۲۷۴) طبری، چشم ۳۸۳-۸۵؛ انساب، چہارم (ب) ۳۲۔ یہاں یہ اشارہ کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ خلیفہ زید نے غالباً واقعہ کربلا کے پس مختصر میں اپنے سالار لٹکر کو بوناہش بالخصوص حضرت علی بن حسین کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت کی تھی کہ مبارکان کی خلفت و تجاوز سے کوئی دوسرا انخوٹگوار واقعہ رونما ہو جائے۔

(۲۷۵) بن امیہ کے ساتھ الی مدینہ کے غیر اخلاقی سلوک کے لئے ملاحظہ ہو: انساب، چہارم (ب) ۳۲-۳۲، ۳۲ کا یہاں ہے کہ الی مدینہ نے عثمان بن محمد وغیرہ تمام بنو امیہ اور ان کے موالي اور قریش کے ان تمام لوگوں پر حملہ کر دیا جو ان کے حاصل تھے۔ ان کی تعداد تقریباً ایک ہزار تھی۔ ان کو مدینہ سے نکال باہر کیا۔ بنو امیہ نے اپنی تمام جماعت کے ساتھ دار مردان میں پنڈی تو لوگوں (الناس) نے وہاں ان کا عاصرہ کر لیا۔ دار مردان میں صاحب مکان کے ساتھ ان کے فرزند عبد الملک بھی تھے۔ لوگوں نے ان پر زید کی بیعت توڑنے کے لئے زور دیا۔ حضرت مردان نے سارے حالات خلیفہ زید کو حبیب بن کردہ نکلے ہاتھ ایک خط میں لکھ بیسیے۔ واقعہ حرمہ کا صل سبب مدینہ کی یہ شورش تھی جو بروز جمعہ ۲۷ ربیعی الحجه ۶۲ هـ / ۲۷ اگست ۶۸۳ء کو پیش آئی۔ نیز ملاحظہ ہو: البداہ والنهاية، ۲۱۷-۱۹۔

(۲۷۶) طبری، چشم ۳۸۳-۸۵؛ انساب، چہارم (ب) ۳۲، الكامل، چہارم ۱۱۳۔ طبری اور ابن اثیر کا جملہ ہے: ”وكان مروان شاكر العلى بن الحسين مع صدقة كانت بينهما

قدیمة۔ جبکہ ابن کثیر، البدایہ والنہایہ، ہشتم، ۲۲۰، میں جملہ کے الفاظ ہیں: ”وَكَانَ مِرْوَانُ مَوَادًا لِعَلَى بْنِ الْحَسِينِ.....“

(۲۷۷) طبری، چشم ۲۸۵؛ کتاب الاغانی، اول، ۲۲، میں یہ اضافہ ہے کہ زوجہ حضرت مروانؑ کے ساتھ ان کے دو بیٹے عبد اللہ و محمود بھی تھے۔

(۲۷۸) طبری، چشم ۳۹۳؛ الکامل، چہارم، ۱۱۹-۲۰۔

(۲۷۹) یعقوبی، دوم ۲۵۱؛ نیز: ابن لیاس ازوی، ۲۳۲؛ البدایہ والنہایہ، ہشتم ۲۱۹-۲۰ و مابعد۔

(۲۸۰) طبری، چشم ۳-۵۰۲؛ البدایہ والنہایہ، ہشتم ۲۳۶۔

(۲۸۱) ابن سعد، چشم ۲۱۵؛ البدایہ والنہایہ، ہشتم ۲۱۸۔

(۲۸۲) انساب، چہارم ۳۹-۳۰؛ الکامل، چہارم ۲۰-۱۱۹۔ ان روایتوں میں یہ بھی بیان ہوا ہے کہ مسلم بن عقبہ مری نے پہلے تمدیدی انداز اختیار کیا تھا اور بعض نامناسب کلمات کہے تھے مگر بعد میں ان کا اعزاز و اکرام کیا اور حکم خلیفہ کے سبب ان کے ساتھ حسن سلوک کیا۔ ظاہر ہے کہ حکم خلیفہ کے بعد کسی امیر کی مجال نہ تھی کہ اس کی مخالفت کرتا۔ اس لئے یہ الحاقی اضافے معلوم ہوتے ہیں۔ چنانچہ ابن سعد، چشم ۲۱۵، میں یہ تمدیدی جملے نہیں ہیں۔

(۲۸۳) الکامل، چہارم ۲۰-۱۱۹؛ انساب، چہارم (ب) ۳۹-۲۰۔

(۲۸۴) زیری، ۸-۲؛ ابن سعد، چہارم ۵۹۔

(۲۸۵) زیری، ۳۲، کے مطابق اس رشتہ سے ایک فرزند قاسم بن ولید اموی پیدا ہوئے تھے۔ نیز ملاحظہ ہو: جمہرہ، ۱۰۲؛ کتاب الاغانی، اول ۱۵۰۔

(۲۸۶) خانست معاویہ دوم اور خلیفہ اموی کے کروار کے لئے ملاحظہ ہو: الکامل، چہارم ۳۰-۱۲۹؛ البدایہ والنہایہ، ہشتم ۳۸-۲۳۷۔

(۲۸۷) وفاتی یزید کے بعد کے واقعات و حوادث کے لئے ملاحظہ ہو: الکامل، چہارم ۳۲-۱۳۱؛ البدایہ والنہایہ، ہشتم ۲۳۸-۲۳۸ و مابعد۔

(۲۸۸) ان تعليقات کے لئے مذکورہ بالاحوال ملاحظہ ہوں۔

(۲۸۹) ابن سعد، چشم ۲۱۵۔

(۲۹۰) ابن سعد، چشم ۱۵-۲۱۳۔

(۲۹۱) زیری، ۱۷۱۔

(۲۹۲) ۳۵۔

(۲۹۳) جمہر، ۸۰، ۱۰۰۔

(۲۹۴) زیری، ۳۲، ۳۵؛ نیز زیری، ۳۲، پاتر تیب۔

(۲۹۵) ابن سعد، بیجم ۲۱۳۔ اسی روایت کے آخر میں یہ اضافہ ہے کہ حضرت علی بن حسین نے خانہ کعبہ کے دروازے پر عقد ثقیل پر لعنت کی تو ایک شخص نے ان سے کہا: "میں آپ پر قربان! آپ اس پر لعنت کرتے ہیں اور وہ آپ لوگوں کی خاطر ذمہ کر دیا گیا۔" فرمایا: "وہ پکا جھوٹا (کذاب) تھا، اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر جھوٹ باندھا کرنا تھا۔"

(۲۹۶) مثلاً ابن سعد، بیجم ۱۸۱، کی ایک روایت یہ ہے کہ راوی علی بن حسین اور عروہ بن زیر کے ساتھ مسجد بنوی کے پچھلے حصہ میں تماثل عشاء کے بعد روزانہ مجلس لگاتے تھے۔ ایک رات ان دونوں بزرگوں نے یوامیہ کے جو رود قلم اور اپنے مصائب کا ذکر کر کے کہا کہ وہ حالات کو تبدیل کرنے پر قادر تھے تو تمہیں رکھتے تھے ان پر قہر و محتوت اُنمی کا خوف رکھتے ہیں۔

(۲۹۷) ملاحظہ ہو: یعقوبیہ دوم، میں لاماؤں کے پڑے میں شیعی سورخ کے بیانات درج ہیں۔

(۲۹۸) ابن سعد، بیجم ۲۱۳۔

(۲۹۹) انساب، بیجم ۱۸۸؛ ابن سعد، بیجم ۹۷-۹۸۔

(۳۰۰) انساب، بیجم ۱۸۸۔

(۳۰۱) الکامل، چہارم ۲۵۳؛ ابن سعد، بیجم ۱۲-۱۱، نیز ملاحظہ ہو: ابن سعد، بیجم ۵۸-۵۷۔

(۳۰۲) ایضاً، بالخصوص الکامل، چہارم ۲۵۳۔

(۳۰۳) انساب، بیجم ۱۸۸؛ ابن سعد، بیجم ۱۱۲۔

(۳۰۴) ابن سعد، بیجم ۱۱۲۔

(۳۰۵) ابن سعد، بیجم ۱۱۲-۱۱۳۔

(۳۰۶) ابن سعد، بیجم ۱۱۲؛ مسعودی، التسبیہ والاشراف، قاهرہ ۱۹۳۸ء، ۲۷۳۔

(۳۰۷) اسد الغابہ، سوم ۱۹۵؛ اصحابہ، دوم ۲۶-۲۵ (نمبر ۳۲۲-۳۲۳) کے مطابق ان کی دفات طائف میں ۲۸-۲۷-۸۸ / ۲۸-۲۷ میں ہوئی جبکہ عمر شریف ستر سال تھی۔ اصحابہ، دوم ۲۶۔

کے مطابق ان کے سروفات پر اختلاف ہے مگر ان کی عمر کے بارے میں اختلاف ہے۔ اصحابہ کے مطابق ان کی صحیح عمر اکابر سال تھی۔

(٣٠٨) يعقوبى، دوم ٢٧-٢٩-١٤٢٣ مـ، تجمیع ٢٣٢٣: الکامل، ششم - ٩٩- ١٩٨-

۳۰۹(کتابخانه) انساب، ۳۵۲

۲۸۷

- ۱۰ -

(٣١٢) كتاب المتنمية، ١٧٣: كتاب الأغانى، حرام ٣٠٥-١٠٥: جمجمة، ٢٠٨؛ أنساب،

- ختم، ۲۷۵، ۲۷۰، ۱۷۵، ۲۳۲، ۲۷۰ ان کے اشعار کے لئے۔

- ۱۰۷ -

(۳۲۲) ابن عساکر، بقلم ۳۸۴۔ سوراخ کا بیان ہے کہ ان کی وفات کا صحیح سند نہیں ہے مگر

۸۴۷۰۳ / ۸۵۶۴۷ / ۸۸۲۴ / ۰۵۰۲ کے ۸۶۲ جی سے بھی جگہ گئے ہیں جو صحیح نہیں ہیں۔

(۳۱۵) زیر کی، ۷-۳-۲۰۱۶ء: ابن عساکر، حارم ۲۳-۲۲-۱۔ مختصر الذکر کے یادنام میں ۔

دچپ اضافہ ہے کہ ملاقات ہونے پر خلیفہ اموی نے حضرت حسن عسکری سے کہا کہ آپ کے ہال جلد

غیرہ ہو گئے۔ اس پر سعیٰ بن حکم اموی نے کہا: "امیر المؤمنین! هلی عراق ان کے پاس ہر سال آتے ہیں

اور خلافت کی تمنائیں دلاتے ہیں اور اسیں تمناؤں نے ان کو سفید کر دیا ہے۔ حضرت حسن نے ان کی

تزویدی اور کہا کہ ”ہم اہل بیت کے بال جلد سعید ہو جاتے ہیں۔“ خلیفہ عبد الملک نے ان لی بات سن کر

کا کے تھے۔ میرے کہانیوں کی تحریر میں بھی اسی نام سے تھے۔

میں نے وہ بات سن کیا جو تو وہ اتنی چل دی آپ کی بات سنانی۔

(٣١٢) *كتاب الله الراقي*، الفضة، ١٤٣٥: جمهور، ٦٦٩.

(۲۱۷) طبری، ششم ۳۲۰: الکامل، جلد ۵۱۹۔ عجزتی خانہ ان کی شدیدی کے لئے ملاحظہ ہے:

کتاب المعارف، ۲۰۷، جس کے مطابق طلاق کا سبب یہ تھا کہ خلیفہ نے ایک سیب دانت سے کات کر

کھلائیا اور پھر اپنی بیوی کو کھانے کے لئے دیا چونکہ خلیفہ کو سانس (نحر) کی تکلیف تھی اس لئے ہم بھی انہیں چھبھی

(۳۱۸) زیری ۵۲: کتاب المعتبر، ۳۳۹؛ جمهور، ۵۷، ۳۷، ۷۸، ۳۷۔

(۳۱۹) زیری ۵۹: کتاب المعتبر، ۷، ۳۳۱؛ ابن سعد، ششم ۷۵؛ جمهور، ۹۶؛ ابن عساکر،

دوم ۸۳؛ نیز ملاحظہ ہو: کتاب الاغانی، سوم ۲۳۲؛ انساب، چشم ۷۱؛ کتاب المعارف، ۲۰۱، ۲۱۳؛  
الاعلام، اول ۳۳۶۔

دوسری تفصیلات کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، هفتہ ۱۰؛ الكامل، چشم ۹۵؛ ابن یاس ازوی، ۳۸۔

(۳۲۰) زیری، ۵۳۔

(۳۲۱) زیری، ۳۰۔

(۳۲۲) یعقوبی، دوم ۵-۳۰۳۔

(۳۲۳) خلیفہ ولید بن عبد الملک کے کروار اور جاج بن یوسف ثقفی سے ان کے تعلقات  
کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، ششم ۵۰۳-۳۸۱؛ نیز ماقبل صفات، الكامل، چہارم ۷۷-۷۸؛ البدایہ  
والنهایہ، چشم ۷-۲۸؛ اینیز اس کے قبل کے صفات۔

(۳۲۴) زیری، ۳۲-۳۳۔

(۳۲۵) ابن سعد، چشم ۲۲۱؛ الكامل، چہارم ۷۷-۵۲۶۔ نیز ابن سعد، چشم ۲۲۲۔

(۳۲۶) ابن عساکر، چہارم ۱۲۳۔

(۳۲۷) ابن سعد، چشم ۳۱۹؛ زیری، ۵۱؛ جمهور، ۳۶، ۸۰، ۱۰۰۔

(۳۲۸) ابن سعد، چشم ۳۱۸؛ زیری، ۳۲۔

(۳۲۹) ابن عساکر، چشم ۶۱-۶۰۔

(۳۳۰) زیری، ۱۷؛ جمهور، ۱۰۰۔

(۳۳۱) زیری ۵۲-۵۱، ۵۹، ۵۷، ۳۳۳؛ ابن سعد، ششم ۳۷-۳۲؛ انساب، چشم ۱۰۹؛ ابن یاس ازوی،  
۱۸۰؛ التبیہ والاشراف، ۵۵۔ زیری کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن حسن ہاشمی کہا کرتے تھے کہ ”مجھے  
عبد اللہ بن عمر واموی سے زیادہ کسی اور سے بغض و نفرت نہیں مگر ان کے فرزند محمد بن عبد اللہ اموی  
سے زیادہ کوئی اور عزیز نہیں۔“

(۳۳۲) زیری، ۵۹، ۵۷، ۳۳۳؛ ابن عساکر، هفتہ ۲۷۰؛ العقد الفرید، چہارم ۳۶۱، ۳۳۲۔

(۳۳۳) یعقوبی، دوم ۲۹۔

(۳۲۴) انساب، چہارم (ب) ۷۷-۶۷۔

(۳۲۵) یعقوبی، دوم ۹۷-۹۶۔

(۳۲۶) ایضاً۔

(۳۲۷) ابن عساکر، هفتم ۳۵۵: مزید ملاحظہ ہو: البدایہ والنهایہ، نہم ۱۷۰-۱۷۱۔ ابن کثیر کے مطابق حضرت حسن ثانی کی وفات مدینہ منورہ میں ۱۶/۱۵-۱۵ میں ہوئی۔ اموی خلفاء اور ٹاکر سے ان کے تعلقات بُلقتے تھے اور وہ خلافی اسلامی اور عقیدتِ اہلیت کے معاملہ میں شیعوں کے نقط نظر کے مخالف تھے۔ عبد اللہ بن حسن ثانی کے لئے مزید ملاحظہ ہو: البدایہ والنهایہ، دهم ۹۵۸، و ما قبل۔ ان کی وفات ۱۰۳ھ/۲۲-۲۱ میں پھر سال کی عمر میں ہوئی۔

(۳۲۸) طبری، ششم ۵۲۷-۳۸: کتاب الاخانی، جلد ۱۵، ۳۲۱-۳۲۲۔

(۳۲۹) کتاب الاخانی، چشم ۳۵۲۔

(۳۳۰) وکیج کندی، ۱۶-۱۱۳۔

(۳۳۱) ملاحظہ ہو: یعقوبی، دوم ۶-۵۰۰۔

(۳۳۲) یعقوبی، دوم ۶-۲۰۵: سب و هفتم حضرت علیؑ کے باب میں مزید ملاحظہ ہو: ابن سعد، چشم ۳۹۲؛ الکامل، چشم ۳۲۔

(۳۳۳) ابن سعد، چشم ۹۰-۸۸۹۔

(۳۳۴) ابن سعد، چشم ۳۹۱۔

(۳۳۵) ابن سعد، چشم ۹۱-۳۹۰۔

(۳۳۶) ابن سعد، چشم ۳۲۳-۳۲۲۔

(۳۳۷) ابن سعد، چشم ۳۹۲۔

(۳۳۸) ایضاً۔

(۳۳۹) ۳۹۱۔

(۳۴۰) ابن عساکر، ششم ۷۷-۱۱۔

(۳۴۱) ابن عساکر، چہارم ۲۱-۲۰: کہا بیان ہے کہ حضرت علیؑ کے مولیٰ رزیق قریشی مدنی نے حضرت عمر بن عبد العزیز کے پاس اپنے کو اہل مدینہ کا ایک فرد بتایا اور اپنے حفظ قرآن و فرانشی و مگر

اور عطیہ سے محروم کا ذکر کیا۔ خلیفہ اموی کے پوچھنے پر کہ وہ کس خاندان سے ہیں انہوں نے بنہاشم کے موالی کا ایک فرد بتایا۔ خلیفہ نے پھر ان کے سرپرست کا نام پوچھا تو انہوں نے کہا کہ وہ مسلمانوں کے ایک شخص کے موالی ہیں۔ خلیفہ اموی نے سرزنش کی کہ وہ ان کے بارے میں جانتا چاہیے ہیں اور وہ پھر رہے ہیں تب انہوں نے کہا کہ وہ حضرت علیؑ کے موالی ہیں۔ راوی کا بیان ہے کہ بن امیہ کے ساتھ حضرت علیؑ کا ذکر نہیں کیا جاتا تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس پر اتفاق ہے کہ ان کے آنسو دین پر گرنے لگے پھر انہوں نے فرمایا: ”میں بھی علیؑ کا موالی ہوں۔“ اور موالی مذکور کو عطیہ سے نواز۔ اس پوری روایت پر شیعی چھاپ واضح ہے کہ حضرت علیؑ کا نام لینا گناہ تھا اور لوگ اسے چھانے کا تقدیر کرتے تھے۔ اور کی بحث سے روایت کا یہ دروبت متعصب راوی کا کھڑا ہوا معلوم ہوتا ہے۔

(۳۵۲) یعقوبی، دوم ۳۰۵۔ ذکرہ یوماً عمر بن عبد العزیز، فقال: ذهب سراج الدنيا، وجمال الاسلام، وزین العبادين. فقيل له: ان ابنه ابا جعفر محمد بن علي فيه بقية، لكتب عمر يختره، فكتب اليه محمد كتاباً يعظه ويغوله، فقال عمر: اخر جواكتابه الى سليمان، فاخبره كتب اليه فوجده يقرظه ويمدحه، فانفذالي عامل المدينة..... فقال: ان سليمان كان جباراً كتب اليه بما يكتب الي الجبارين، وان صاحبك اظهر امراً فكتبت اليه بماشا كلہ. وكتب عامل عمر اليه بذالک، فقال عمر: ان اهل هنالبيت لا يخلיהם الله من فضل.

(۳۵۳) ابن سعد، ثہجوم ۳۳۳؛ الكامل، ثہجوم ۲۲؛ باہر تیب۔ ان دونوں روایتوں پر بھی شیعی چھاپ واضح ہے۔

(۳۵۴) طبری، بقلم ۱۲-۱۳؛ یعقوبی، دوم ۱۳-۱۴؛ ابن ایاس ازدی، ۷۔

(۳۵۵) خلافتِ شام کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، بقلم ۲۰-۲۵؛ الكامل، ثہجوم ۲۶۳-۲۶۴۔ البدايه والنهايه، ثہجوم ۳۵۲-۳۲۳۔

(۳۵۶) مثل ملاحظہ ہو: زیری، ۶۱۔

(۳۵۷) طبری، بقلم ۳۲؛ ابن ایاس ازدی، ۲۵؛ الكامل، ثہجوم ۳۱-۳۰۔

(۳۵۸) انساب، ثہجوم ۱۱۲۔

(۳۵۹) ابن عساکر، سوم ۸-۳۰۷۔

(۳۶۰) الکامل، چشم ۱۳۱۔

(۳۶۱) ابن ایاس ازدی، ۵۰-۵۹۔

(۳۶۲) الکامل، چشم ۲۲۳۔ ابن اشتر کا یہ بیان اسی روایت میں بڑا دلچسپ ہے کہ خالد بن عبد اللہ قسری گورنر عراق حضرت علیؑ کے سب و شتم میں مبالغہ سے کام لیا کرتا تھا تاکہ وہ تہمت سے بچا رہے اور ”قوم“ کا تقرب بھی اسے حاصل رہے۔ خالد کی ولایت عراق شوال ۱۰۵ھ / مارچ ۷۲۴ء سے جمادی الاولی ۱۲۰ھ / مئی ۳۸-۳۷ء تک رہی۔ سبیع علیؑ کا حاشیہ الحاتی معلوم ہوتا ہے۔

(۳۶۳) طبری، ہفتہ ۲۳-۲۰؛ الکامل، چشم ۳۶۰-۳۷، ۲۲۹-۲۲۲-۳۷۔ اس روایت میں یہ بھی نہ کوہ رہے کہ داؤد بن عباسی نے خالد قسری کے عطا کردہ دس لاکھ درهم کے انعام کا اعتراف کیا تھا مگر باقی کسی مال کے پانے سے انکار کیا۔ اس پر ہشام نے کہا کہ میرے نزدیک تم دونوں نصرانیوں کے بیٹے سے زیادہ سچے ہو اور پھر ان کو گورنر کوفہ کے پاس تکمیلی حال کے لئے بھج دیا۔

(۳۶۴) طبری، ہفتہ ۶۵-۶۳؛ الکامل، چشم ۲۳-۲۲-۲۲۲-۲۲۳۔ خروج زید بن علی کے لئے ملاحظہ ہو: ۳-۲۵، ۱۲۵-۹۱، ۱۲۰-۱۸۰۔

(۳۶۵) ابن عساکر، ششم ۱۵۔ حضرت زید کی تاریخ ولادت ۷۸ھ / ۶۹ء اور تاریخ شہادت ۱۲۰ھ / ۳۸-۳۷ء تھی۔ نیز ملاحظہ ہو: ۲۳-۱۸۔

(۳۶۶) ابن ایاس ازدی، ۳۶۳۔ نیز طبری، نہ کوہہ بالا۔

(۳۶۷) الکامل، چشم ۲۲۲۔

(۳۶۸) یعقوبی، دوم ۳۲۲۔

(۳۶۹) یعقوبی، دوم ۳۲۵-۲۲۔

(۳۷۰) ابن عساکر، ہفتہ ۳۵۵۔

(۳۷۱) ابن عساکر، ہفتہ ۳۵۶۔

(۳۷۲) وکیع کندی، اول ۷۳-۷۲-۱۔

(۳۷۳) انساب، چشم ۱۲۲۔

(۳۷۴) خلافت بنی امیہ کے زوال کے لئے ملاحظہ ہو: طبری، ہفتہ ۳۶۸-۱۹۹؛ الکامل، چشم ۳۰۶-۳۰۲؛ البدایہ والنہایہ، چشم ۳۵۳، دہم ۲-۳۰ و مابعد۔

(۳۷۵) مقدمہ ابن خلدون ۵-۳۱، بحث بر عصوبیت۔

(۳۷۶) یعقوبی، دوم ۳۳۱-۳۳۱۔

(۳۷۷) طبری، هفتمن ۳۰۲-۳۰۲۔

(۳۷۸) طبری، هفتمن ۵-۵۰۳-۹، ۳۰۸-۹؛ ابن ایاس ازدی، ۶۲؛ الکامل، چشم ۲۵-۲۲۲۔

(۳۷۹) طبری، هفتمن ۷-۳۰۶-۳۰۶۔

(۳۸۰) الکامل، چشم ۷۳-۷۳-۳۷۳؛ زیری، ۱۶۶۔

(۳۸۱) ابن ایاس ازدی، ۶۲؛ الکامل، چشم ۵۵-۵۵۔

(۳۸۲) انساب الاشراف، چشم ۱۱؛ طبری، اردو ترجمہ، کراچی ۱۹۶۸ء، هفتمن ۷۹-۷۹۔

جمهورہ، ۷۶۔

(۳۸۳) زیری، ۷۳؛ جمهورہ، ۳۹-۳۹۔

(۳۸۴) زیری، ۶۵؛ جمهورہ، ۷-۷۔

(۳۸۵) زیری، ۶۷، کے مطابق یہ شادی اموی سے ہوئی تھی جبکہ جمهورہ، ۱۱-۱۲، کا اس سے اختلاف ہے۔

(۳۸۶) زیری، ۹۷؛ جمهورہ، ۱۲۰، ۱۰۳۔ واقعہ کربلا میں ان کی شہادت کے لئے ملاحظہ ہونے زیری، ۳۳۔

(۳۸۷) کتاب المعبیر، ۳۳۹-۳۳۹۔

(۳۸۸) ایضاً۔

(۳۸۹) کتاب المعبیر، ۳۳۰-۳۳۰۔

(۳۹۰) زیری، ۶۱، کے مطابق رقیہ عثمانی کی یہ دوسری شادی تھی۔ اس سے قبل وہ حنی خانوادہ کے ایک فرد کی بیوی رہ چکی تھیں۔ بہر حال انھوں نے محمد بن ابراہیم عباسی کے گھر میں دورانی نفاس وفات پائی۔

## مختَبَر كُتابَيَات

### قرآن مجید

الله تعالى

|                                                          |                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ابن أبي ایاس (محمد بن احمد، م ۹۳۰ / ۱۵۲۲)                | بداع الزهور فی وقائع الدهور، بولاق ۱۳۱۱                                                                             |
| ابن أبي الحميد (عبد الحميد بن يحيى الشعبي، م ۷۵۵ / ۱۲۵۹) | شرح نهج البلاغة، قاهرہ ۱۹۵۹                                                                                         |
| ابن اثیر (عز الدين علي بن محمد، م ۹۳۰ / ۱۵۲۲)            | اسد الغابة، تهران ۱۹۳۸                                                                                              |
| ابن اسحاق (محمد بن اسحاق، م ۱۵۰ / ۷۲۷)                   | الکامل فی التاریخ، بیروت ۱۹۲۵                                                                                       |
| ابن عثیم کوئی (احمد بن عثیم، م ۹۲۶ / ۳۱۳)                | السیرة النبویة، رباط ۱۹۶۷                                                                                           |
| ابن تیمیہ (احمد بن عبدالحیم، م ۶۵۳ / ۱۳۵۳)               | کتاب الفتوح، حیدر آباد ۱۹۴۹                                                                                         |
| ابن الجوزی (عبد الرحمن بن علی، م ۷۵۹ / ۱۳۰۰)             | جموع الكلم الطیب، بیروت ۱۹۷۶                                                                                        |
| ابن حجر عسقلانی (احمد بن علی، م ۸۵۸ / ۱۳۸۸)              | مجموعه فتاوی شیخ الاسلام احمد بن تیمیہ، مرتبہ عبد الرحمن بن محمد الحسینی وغیرہ<br>کتاب علم السلوک، بیروت ۱۹۹۸، ۱۳۹۸ |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۳۱                     | المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۳۱                                                                                |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۵۸                     | منهاج السنة، قاهرہ ۱۹۵۸                                                                                             |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۷۹                     | المستظم فی التاریخ، حیدر آباد ۱۹۳۹                                                                                  |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۰                     | صفة الصفوة، حیدر آباد ۱۹۳۶                                                                                          |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۱                     | سیرة عمر بن عبد العزیز، قاهرہ ۱۹۱۳                                                                                  |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۲                     | الاصابحة فی تیزیز الصحابة، قاهرہ ۱۹۳۸                                                                               |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۳                     | تهذیب التهذیب، حیدر آباد ۱۹۱۱                                                                                       |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۴                     | فتح الباری فی شرح البخاری، بولاق ۱۸۸۲                                                                               |
| المسنون من لمحات المصطفی، قاهرہ ۱۹۸۵                     | لسان المیزان، حیدر آباد ۱۹۱۱                                                                                        |

ابن حجر بیشی (احمد بن محمد، م ٩٧٣ / ١٥٦٢)

الصواعق المحرقة، بيروت ١٩٦٥

تطهير الحنان، قاهرة غير مورخ

جمهورة تساب العرب، قاهره ١٩٣٨

ابن حزم (علي بن احمد، م ٣٥٢ / ١٠٤٣)

جواجم السيرة، قاهره ١٩٥٢

كتاب الفصل في العلل والنحل،  
قاهره ١٩٠٣ - ١٨٩٩

المفاضلة بين الصحابة، دمشق ١٩٣٠

ابن خليل (احمد بن محمد، م ٢٢١ / ٨٥٥)

المسند، قاهره ١٩٣٩

ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد، م ٨٠٣ / ١٣٠٢)

كتاب العبر (تاريخ ابن خلدون) بيروت ١٩٥٧

المقدمة، مطبع مصطفى محمد، قاهره غير مورخ

وفيات الاعيان، بولاق ١٨٥٩

ابن فلكان (احمد بن محمد، م ٢٨١ / ٣٨١)

كتاب الاشتغال، كونجن ١٨٥٣

ابن دريد القرافي (محمد بن حسن، م ٣٨١ / ٩٣٣)

كتاب الاعياد، قاهره ١٩٥٨

ابن سعد (محمد بن سعد، م ٢٢٠ / ٨٣٥)

الطبقات الكبرى، بيروت ١٩٥٧ - ٥٨

ابن سيد الناس (محمد بن محمد، م ٢٣٣ / ١٣٣٣)

عيون الازر في فنون المغارى والشمائل  
والسير، قاهره ١٩٣٧

ابن طقطقي (محمد بن علي بن طباطباه، م ٧٠٩ / ١٣٠٩)

كتاب الفخرى، قاهره ١٨٩٩

ابن طولون (محمد بن علي، م ٩٥٣ / ١٥٣٩)

قضاء دمشق الشام، دمشق ١٩٥٦

ابن عبد البر (يوسف بن عبد الله، م ٣٦٣ / ١٣٦٠)

الاستعباب في معرفة الأصحاب، حيدر آباد ١٩٠٠

ابن عبد الحكم (عبد الرحمن بن عبد الله، م ٢٥٩ / ٨٠٠)

كتاب فتوح فريقيا والأندلس، الحجاز ١٩٣

ابن عبد الحكم (عبد الله، م ٢١٣ / ٨٢٩)

سيرة عمر بن عبد العزيز، قاهره ١٩٢٧

ابن عثيمين (احمد بن محمد، م ٣٢٨ / ٩٣٠)

العقد الفريد، قاهره ١٩٣٠

ابن العربي (قاضي محمد بن عبد الله، م ٥٣٣ / ١١٣٨)

أحكام القرآن، قاهره ١٩٥٧

ابن عساكر ومشقى (علي بن حسن، م ٤٢٤ / ١١٢٦)

تهذيب التاريخ الكبير، دمشق ١٩١١ - ٣٢

تاریخ مدینۃ دمشق، دمشق ١٩٥١

دالائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ ”

لبن الحمد خبلي (عبد الحكيم محمد بن محمد، م ٨٨٩ / ١٠٨٩) (٢٣٥٥هـ)  
 ابن قتيبة (عبد الله بن سلمة بن خوردي، م ٢٧٦ / ٨٨٩)  
 شذرات الذهب في أخبار من ذهب، قاهره ١٩٥٥هـ  
 الشعر والشعراء، لابيدين، ١٩٥٢ء  
 عيون الاخبار، قاهره ١٩٢٥هـ  
 كتاب المعارف، قاهره ١٩٦٠ء  
 كتاب الامامة والسياسة، قاهره ١٩٢٥هـ (مُنسوب)  
 اعلام المؤمنين عن رب الظلين، قاهره غير مورخ  
 بلوغ السول في قضية الرسول، احمد ١٨٧٥هـ  
 زاد المعاد في هدى خير العباد، قاهره ١٩٧١هـ  
 النار المنيف في الصحيح والضعيف، طبع ١٩٧٥هـ  
 البداية والنهاية، قاهره ١٩٣٣هـ  
 السيرة النبوية، بيروت ١٩٨٣ء  
 الفصول في سيرة الرسول، دمشق ١٣٠٢هـ  
 كتاب الاصنام، لبريزگ، ١٩٣١ء  
 سنن، قاهره ١٩٥٢هـ  
 طبقات المعتزلة، بيروت ١٩٦١ء  
 لسان العرب، بيروت ١٩٥٥-٦هـ  
 الفهرست، قاهره ١٩٦٨ء، اردو ترجمہ، لاہور ١٩٨٨ء  
 السيرة النبوية، قاهره ١٩٢٥هـ  
 كتاب الاخبار الطوال، لابيدين، ١٨٨٨ء  
 السنن، قاهره ١٩٢٢هـ  
 سيرة رسول الله ﷺ و تاريخ الخلفاء الراشدين، دمشق ١٩٨٠ء  
 كتاب الاموال، قاهره ١٩٣٣هـ  
 كتاب الاغانی، لابيدين، ١٩٠٠ء  
 ابن قيم الجوزي (محمد بن إبراهيم، م ٢٥٤ / ١٣٥٠)  
 ابن كثير (التعليق على القرآن، م ٢٤٣ / ١٣٧٣)  
 ابن الأطخي (هشام بن محمد، م ٢٠٣ / ٨١٦)  
 ابن ماجه (محمد بن زياد، م ٢٢٣ / ٨٨٦)  
 ابن مرتفع (احمد بن حفص، م ٨٣٧ / ١٣٣٧)  
 ابن مظفر (محمد بن كرم، م ١١٦ / ١٣١١)  
 ابن النديم (محمد بن اسحاق، م ٢٣٥ / ٨٣٩)  
 ابن هشام (عبد الملك بن هشام، م ٢١٨ / ٨٣٣)  
 ابو حنيفة دينوري (احمد بن داود، م ٢٨٢ / ٨٩٥)  
 ابو الداؤد مشقى (يسان بن الاشت، م ٢٤٥ / ٨٨٨)  
 ابو زرعة مشقى (عبد الرحمن بن عامر، م ٢٨٢ / ٨٩٥)  
 ابو عبيدة قاسم بن سلام (م ٢٢٣ / ٨٣٦)  
 ابو الغرج اصفهاني (علي بن حسین، م ٣٥٦ / ٩٦٩)

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقاتل الطالبيين، نجف، ١٩٥٣؛<br>دلائل النبوة، حيدر آباد كن، ١٩٥٠؛<br>حلية الاوليات، قاهره ١٩٣٢-٣٨؛<br>كتاب الحراج، قاهره ١٩٣٣؛<br>أخبار مكة المشرفة، بيروت ١٩٦٣؛<br>مقالات الاسلاميين و اختلاف المسلمين،<br>استانبول ١٩٣٠؛<br>الجامع الصحيح، قاهره ١٩٥٥؛<br>التاريخ الكبير، حيدر آباد كن، ١٩٣١؛<br>الفرق بين الفريق، قاهره ١٩١٠؛<br>كتاب المعبر، حيدر آباد كن، ١٩٣٢؛<br>كتاب العمق، حيدر آباد كن، ١٩٦٣؛<br>انساب الاشراف، اول قاهره ١٩٥٩؛<br>برو شلم، چهارم ١٩٣٨؛ جثنم ١٩٣٦؛<br>فتوح البلدان، قاهره ١٩٣٢؛<br>الجامع الصحيح، جص ٧١-١٤٦٩؛<br>الشمائی النبویة ، قاهره ١٨٦٣؛ وما بادر<br>البيان والتبيان، قاهره ١٩٣٨؛<br>رسالة في تفضيل بنى هاشم، قاهره ١٩٣١؛<br>العثمانية، قاهره ١٩٥٨؛<br>كتاب البخلاء، قاهره ١٩٥٨؛<br>طبقات فحول الشعراء، قاهره ١٩٥٢؛<br>كتاب الوزراء والكتاب، قاهره ١٩٣٨؛<br>انسان العيون في سيرة الامين الصامون، | ابو نعيم اصفهاني (احمد بن عبد الله، م ٢٣٠/١٠٣٩)؛<br>ابو يوسف (يعقوب بن ابراهيم، م ١٨٢/٢٩٨)؛<br>ازرقى (محمد بن عبد الله، م ٢٦٣/٨٥٨)؛<br>اشمرى (علي بن ابي طليل، م ٣٣٠/٩٣١)؛<br>بخارى (محمد بن ابي طليل، م ٢٥٦/٨٢٠)؛<br>بغدادى (عبد القاهر بن طاير، م ٣٢٩/١٠٣٧)؛<br>بغدادى (محمد بن جبىب، م ٢٣٥/٨٣٩)؛<br>بلاذرى (احمد بن عبيذ بن جابر، م ٢٧٩/٢٩٤)؛<br>ترمذى (محمد بن عيسى، م ٢٧٩/٨٩٢)؛<br>جاخط (عروى بن بحر، م ٢٥٥/٨٦٨)؛<br>جنجى (محمد بن سلام، م ٢٣١/٨٣٥)؛<br>جهشيارى (محمد بن عبدوس، م ٣٣١/٩٣٢)؛<br>حلبي (علي بن يربان الدين، م ١٠٣٣/١١٣٣)؛ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(سيرت حلبي) قاهره ١٩٦٣ء  
كتاب الطبقات، دمشق ٢٧-٢٢٢٢ء؛  
كتاب التاريخ، دمشق ١٩٦٧ء  
الخميس في لحوال النفس، قاهره ١٨٨٥ء  
تاريخ الاسلام، قاهره ١٩٧٣ء؛  
نذكرة الحفاظ، حيدر آباد، ١٥-١٩١٣ء؛  
ميزان الاعتدال، قاهره ١٩١٠ء  
نسب قريش، قاهره ١٩٥٣ء  
وفاء الوفاء باخبار دار المصطفى، قاهره  
١٩٠٨ء-٩  
الروض الانف، قاهره (غير مورخ)  
سبيل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد  
(سيرة شامي)، قاهره ١٩٧٥ء  
تاريخ الرسل والملوك (تاريخ طبرى)،  
قاهره ١٩٢٥ء؛  
تهذيب الآثار، رياض ١٩٨٢ء؛  
جامع البيان عن تأويل آي القرآن (تفسير طبرى)  
قاهره ١٩٢٥ء  
المتنقى في اخبار القرى، بير دوت ١٩٦٣ء  
الشفاء بتعريف حقوق المصطفى، قاهره  
١٩٥٠ء  
معرفة اخبار الرجال، كربلا ١٩٦٢ء  
الاكتفاء في معازى المصطفى واثلاته الخلفاء،  
قاهره ١٩٧٠ء

غليفه بن خياط (م ٢٢٠/٨٥٣)؛  
ديار بكرى (حسين بن محمد، م ٩٦٦/١٥٥٩)؛  
ذ بي (محمد بن احمد، م ٧٣٨/١٣٣٧)؛  
زبيري (مصعب بن عبد الله، م ٢٣٦/٨٥١)؛  
سمهودي (علي بن عبد الله، م ٩١١/١٥٠٥)؛  
شبل (عبد الرحمن بن عبد الله، م ٥٨١/١١٨٥)؛  
شافى (محمد بن يوسف دمشق، م ٩٣٢/١٥٣٥)؛  
طبرى (محمد بن جرير، م ٣١٠/٩٢٣)؛  
فاكى (محمد بن اسحاق، م ٢٧٢/٨٨٢)؛  
قاضى عياض (بن موسى الحنفى، م ٥٣٢/١١٣٧)؛  
كاشى (محمد بن عمر، م ٣٠/١٠ صدى)؛  
كلائى (سلیمان بن موسى، م ٣٣/٢٢٦)؛

|                                                   |                                     |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------|
| كتاب الامراء و الولاية والقضاء، لابن دينار، ١٩١٢ء | كندى (محمد بن يوسف، م ٣٥٠/٩٦١)      |
| ولاة مصر، بيروت ١٩٥٩ء                             |                                     |
| موطأ، قاهره ١٩٥١ء                                 | مالك بن أنس (م ١٧٩/٢٩٥)             |
| الاحكام السلطانية، قاهره ١٨٨١ء                    | ماوردي (علي بن محمد، م ٣٥٠/١٠٥٨)    |
| سرrog الذهب، قاهره ١٩٢٧ء                          | مسعودي (علي بن حسین، م ٣٢٥/٩٥٢)     |
| كتاب التبيه والاشراف، لابن دينار، ١٨٩٣ء           |                                     |
| الجامع الصحيح، قاهره ١٩٥٥ء                        | مسلم بن حجاج قشيري (م ٢٦١/٨٢٥)      |
| امتناع الاسماع، قاهره ١٩٣١ء                       | مقرئي (احمد بن علي، م ٨٣٥/١٣٢٢)     |
| سنن، كانپور ١٨٨٢ء                                 | نسائي (احمد بن شعيب، م ٣٠٣/٩١٥)     |
| رياض الصالحين، دمشق ١٩٢٦ء                         | نووي (مكي بن شرف الدين، م ٦٢٦/١٣٧٧) |
| شرح صحيح مسلم، قاهره ١٩٢٨ء                        |                                     |
| كتاب المغافر، لندن ١٩٦٦ء                          | واقدى (محمد بن عمر، م ٢٠٧/٨٢٢)      |
| ازوقة الخفاء عن خلافة الخلفاء، مطبع صدقي بريلى    | ولى الله درهادوى (م ١٢٤٢/١١٢)       |
| ١٢٨٢هـ / ١٨٢٩ء؛ سهيل اكيدى لاہور                  |                                     |
| ١٢٦٢هـ / ١٩٤١ء؛ قدرى كتب خانه کراچی، غير موجود    |                                     |
| مع اردو ترجمہ عبد الشکور فاروقی، انشاء اللہ،      |                                     |
| حامد الرحمن فاروقی، اشتیاق احمد دیوبندی           |                                     |
| اطیب النغم فی مدح سید العرب والعلماء              |                                     |
| مطبع مکتبائی دہلی ١٣٠٨هـ                          |                                     |
| حجۃ اللہ البالغة، مطبع صدقي بريلى ١٢٨٢هـ          |                                     |
| بولاق ١٢٩٦هـ / ١٨٧٧ء؛ ادارۃ الطبع المیری،         |                                     |
| قاهره ١٣٥٢هـ / ٨٣٣م، مترجم الطبع والنشر،          |                                     |
| دار الكتب الحدیث، قاهره ١٩٥٣ء                     |                                     |
| كتاب خانہ رشیدیہ دہلی ١٩٥٣ء؛                      |                                     |

سرور الحرون فی سیر الامین الماسون،

مطبع مجتبائی دہلی ۱۸۹۹ء، ۱۳۰۸ھ، دارالاشاعت

کراچی ۳۵۸ھ، اردو ترجمہ: مولا بخش چشتی،

مطبع ستارہ ہندو دہلی ۱۳۰۵ھ، بعنوان "کنز السکون"؛

عاشق الہی، مطبع محمدی دہلی، بعنوان "الذکر الکرمیون"

ابوالقاسم بن عبد العزیز ہسوبی، تونک ۱۷۲ھ،

بعنوان "عین العجون"؛

شرح ترجمہ ابواب صحیح البخاری،

دارالعارف المعنایی، حیدر آباد کن ۱۹۳۹ء،

اصح الطائع، دہلی، مطبع نور الانوار آره؛

قرۃ لعینین فی تفصیل لشختن،

مطبع مجتبائی دہلی ۱۳۲۰ھ، مطبع روزانہ اخبار

دہلی ۱۸۹۹ء، مکتبہ سلفیہ لاہور ۱۷۹۷ء، اردو ترجمہ

احمد علی، علوی پرنس لکھنؤ ۱۲۹۶ء، مفید عام پرنس

اگر ۱۲۹۵ء؛

المصی فی مع المسوی، مطبع فاروقی دہلی ۱۲۹۳ھ /

۶ نسخہ، مطبع مرتضوی دہلی ۱۲۹۳ھ وغیرہ

ارشاد الاریب، لاہور ۱۴۰۳ھ - ۱۴۰۷ء

معجم البلدان، بیروت ۱۹۵۶ء

کتاب الحراج، لاہور ۱۸۹۶ء

تاریخ یعقوبی، بیروت ۱۹۶۰ء

کتاب البلدان، لاہور ۱۹۵۰ء، قاهرہ ۱۹۵۵ء

باتوت حموی (م ۱۲۲۹/۱۲۲۹)

میکی بن آدم (م ۲۰۳/۸۱۸)

یعقوبی (احمد بن ابی یعقوب، م ۲۸۳/۸۰۷)

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p><i>A Literary History of the Arabs</i>, لندن ۱۹۳۳ء،</p> <p><i>The Umayyad Caliphate</i>, لندن ۱۹۷۱ء</p> <p>خلافت و ملوکیت، دہلی ۱۹۶۹ء؛ سیرت سرور عالم، دہلی ۱۹۸۱ء</p> <p>المرتضی، مجلس تحقیقات و نشریات، لکھنؤ ۱۹۸۸ء؛ بی رحمت، اردو ترجمہ السیرۃ النبویۃ لکھنؤ ۱۹۷۸ء اور جدہ ۱۹۸۹ء بالترمیث</p> <p>رسول رحمت، دہلی ۱۹۸۲ء</p> <p>فهرسِ اسلام، قاہرہ ۱۹۶۳ء؛</p> <p>ضھرِ اسلام، قاہرہ ۱۹۶۵ء</p> <p>شہوی اللہ ایڈ بہرناگس، کیتبر ۱۹۸۰ء</p> <p>المجمع الملنى فی عهد النبوا، مدینہ ۱۹۸۳ء؛</p> <p>السیرۃ النبویۃ الصحیحة، قطر ۱۹۹۱ء</p> <p><i>Conversion and Poll-Tax in Early Islam</i>، کیمبرج ۱۹۵۰ء؛ اردو ترجمہ از غلام رسول مہر، لاہور ۱۹۷۱ء</p> <p><i>Slave Soldiers and Islam</i>, سیل یونیورسٹی پرنس ۱۹۸۱ء</p> <p>دی سو شش اسٹر کپر آف اسلام، کیمبرج ۱۹۵۰ء، صدیق اکبر، مذوہ المصنفین دہلی ۱۹۷۱ء؛ عثمان ذوالنوریں، مذوہ المصنفین ۱۹۸۳ء</p> | <p>اہم ثانوی کتابیں<br/>آرے، نکسن (R.A.Nicholson)</p> <p>اے، اے، دکسن (A.A.Dixon)</p> <p>ابوالاعلیٰ مودودی</p> <p>ابوالحسن علی مذوہ</p> <p>ابوالکلام آزاد احمد امین</p> <p>اطہر عباس رضوی اکرم ضیاء عمری</p> <p>ڈینل پائپس (Daniel Pipes)</p> <p>ربی بن لیوی (Ruben Levy) سعید احمد اکبر آبادی</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

سید امیر علی

A Short History of the

لندن، ۱۹۵۱ء Saracens

سیرت الہبی، دارالتصفین عظیم گرہ ۲۷۶ء

جلد سوم تا جلد هفتم

رحمۃ للعلائین، دہلی ۱۹۸۰ء

تاریخ اسلام، عظیم گرہ ۱۹۵۳ء

الفاروق، دارالتصفین عظیم گرہ ۱۹۹۳ء

سیرت الہبی، عظیم گرہ ۲۷۶ء (اول، دوم)

تنظيمات الرسول الاداریہ فی المدینہ، یقadero ۱۹۶۰ء

خلافت و ملوکیت کی تاریخی و شرعی حیثیت،

لاہور ۱۹۸۵ء

علی و بنوہ، قاہرہ ۱۹۶۰ء

بحث فی نشأة علم التاریخ عند العرب،

بیروت ۱۹۶۰ء

امیر المؤمنین مغلوبی کی سیاسی زندگی، کراچی ۱۹۸۷ء

الدولۃ العربیۃ الاسلامیۃ، قاہرہ ۱۹۶۰ء

طبیعة الدعوة العباسیۃ، بیروت ۱۹۷۰ء

History of Muslim Historiography

لائیڈن ۱۹۵۲ء

لے شدث ہسٹری آفسی عربس، لندن ۱۹۶۵ء

دی ہسٹری آفسی عربس، نیویارک ۱۹۶۳ء

میکرز آفس عرب ہسٹری، لندن ۱۹۶۹ء

The Abbasid Revolution، کیمبرج ۱۹۷۰ء

محمد اینڈرائز آفس اسلام، لندن ۱۹۰۵ء

سید سلیمان ندوی

شاہ محمد سلیمان منصور پوری

شاہ معین الدین احمد ندوی

شبلی نعماں

صالح احمد علی

صلاح الدین یوسف

ط حسین

عبدالعزیز دوری

علی احمد عباسی

علی حسن الحمر بو طلی

فاروق عمر

فرانزروز نھاٹل (Franz Rosenthal)

فرانسکو جرج رئیلی

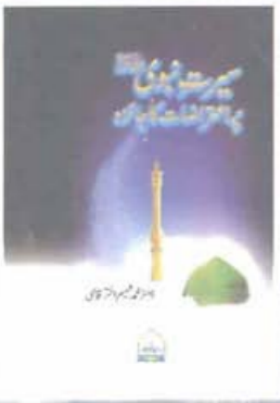
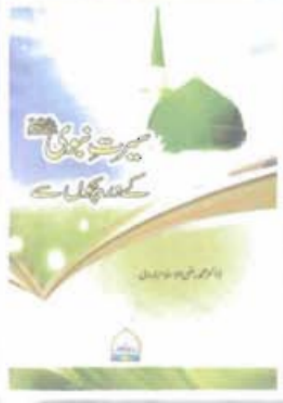
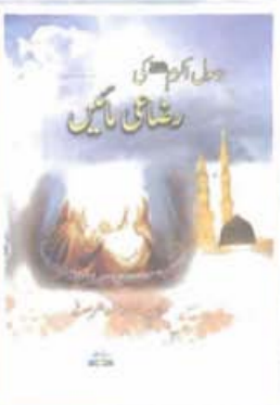
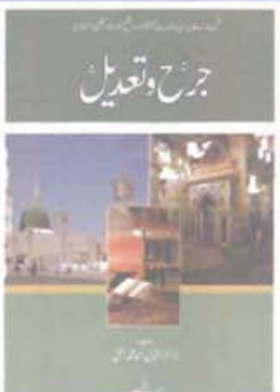
فلپ کے بھی (P.K. Hitti)

امہلے، شعبان

مارگولیستھن، یہودی، ایس

|                                                                                       |                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| سیرۃ المصطفیٰ، دیوبند، غیر مورخہ                                                      | محمد اور لیں کا ندھلہ       |
| اٹھارِ حقیقت، دارالکتب اسلام اویس کراچی                                               | محمد اسحاق سندھیلوی         |
| حضرت معاویہ اور تاریخی حقوق، کراچی ۱۹۸۶ء                                              | محمد تقی عثمانی             |
| حیات محمد ﷺ، قاہرہ ۱۹۵۳ء                                                              | محمد حسین بیکل              |
| عہد نبوی کا نظام حکمرانی، حیدر آباد ۱۹۷۹ء                                             | محمد حیدر اللہ              |
| محمد رسول اللہ، لاہور ۱۹۸۲ء (اردو: انگریزی):<br>نبی اکرمؐ کی سیاسی زندگی، کراچی ۱۹۷۹ء | محمد شیخ مظہر صدیقی         |
| تاریخ تہذیب اسلامی، تی وہلی، جلد اول ۱۹۹۳ء،<br>جلد دوم ۱۹۹۸ء؛                         |                             |
| عہد نبوی میں حکیم ریاست و حکومت، وہلی ۱۹۸۸ء                                           |                             |
| <i>Organisation of Government<br/>Under the Prophet ﷺ</i><br>وہلی ۱۹۸۸ء، لاہور ۱۹۸۸ء  |                             |
| خلافتِ معاویہ ویزیہ، کراچی ۱۹۲۲ء                                                      | محمد احمد عباسی             |
| <i>Early Muslim Historiography</i><br>وہلی ۱۹۷۹ء                                      | شمار احمد فاروقی            |
| <i>Arab Kingdom and its Fall,</i><br>لندن ۱۹۷۳ء                                       | ولہاکن (Wellhausen)         |
| محمد ایث مکہ، آسٹنفورڈ ۱۹۵۳ء؛                                                         | ولیم مونکمری وات (W.M.Watt) |
| محمد ایث مدینہ، آسٹنفورڈ ۱۹۵۲ء،                                                       |                             |
| دی لائف آف محمد، ایڈنبری ۱۹۲۳ء                                                        | ولیم میور (William Muir)    |
| <i>The Caliphate</i> , بیروت ۱۹۶۳ء                                                    |                             |





رمان مارکیٹ، غزنی شریعت، ۰۳۲۱-۴۰۲۱۴۱۵  
Ph: ۰۴۲-۳۷۲۳۱۱۱۹، [qasimulaloom@gmail.com](mailto:qasimulaloom@gmail.com)